
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

53 

การปฏิสัมพันธ์ทางพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 
Buddhist Relation between Thailand and Sri Lanka in 17th-18th Century 

 

พระมหาพจน์ สุวโจ1*, พระครูศรีปัญญาวิกรม2, ไว ซึรัมย์3, และชยาภรณ์ สุขประเสริฐ4 

Phramaha Phocana Suvaco1, Phrakrusripanyavikrom2, Wai Chueram3,  
and Chayaporn Sukprasert4 

1-3อาจารย์วิทยาลัยพุทธบุรรีัมย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย; Lecturer, Buriram Buddhist College, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

4อาจารย์ประจำวิทยาลัยพุทธชัยภมูิ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย; Lecturer, Chaiyabhum Buddhist 
College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

*Corresponding Author; e-mail :  phocana14@gmail.com 
DOI : 10.65205/jasrru.2025. 3035 

 

Received : September 14, 2025;  Revised : December 12, 2025;  Accepted : December 16, 2025 

 
บทคัดย่อ (Abstract) 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 1) ศึกษาการพระพุทธศาสนาของไทยในพุทธศตวรรษที่ 24          
2) ศึกษาการพระพุทธศาสนาของศรีลังกาในพุทธศตวรรษที ่ 24 และ 3) ศึกษาการปฏิสัมพันธ์ทาง
พระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24  การวิจัยครั้งนี้เป็นวิจัยเชิงคุณภาพ โดยมี
วิธีการเก็บและรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร ตำรา บทความวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ทั้งปฐมภูมิและ
ทุติยภูมิ แล้วนำมาสรุปวิเคราะห์เชิงพรรณนา  

ผลการวิจ ัยพบว่า 1) การพระพุทธศาสนาของไทยในพุทธศตวรรษที ่ 24 ชี้ให ้เห ็นว ่าสมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกและพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย พระสงฆ์จำนวนมาก
พากันประพฤติผิดพระธรรมวินัย จนสถาบันพระมหากษัตริย์ต้องชำระอธิกรณ์หลายครั้ง พร้อมตรากฎหมาย
หลายฉบับเพื ่อควบคุมพฤติกรรมของพระสงฆ์ บทบาทเด่นชัดของสถาบันกษัตริย์คือการสังคายนา
พระไตรปิฎกและการจัดการศึกษา เพื่อเป็นคู่มือสำหรับสั่งสอนพระสงฆ์สามเณร ต่อมาสมัยพระบาทสมเด็จ
พระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว บ้านเมืองเข้าสู่ภาวะปกติและการค้ารุ่งเรือง สมัยนี้พระสงฆ์ศรีลังกาหลายรูปเดินทาง
มาสืบการพระศาสนาในไทย พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวจึงโปรดให้ส่งพระสงฆ์ไทยเดินทางไปศรี
ลังกา เพื่อสืบข่าวการพระศาสนา 2) การพระพุทธศาสนาของศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 พบว่าช่วงแรก
เกิดความบาดหมางระหว่างกษัตริย์ทมิฬราชวงศ์นายักกร์และพสกนิกรชาวสิงหล เป็นเหตุให้ชาวสิงหล
ชักชวนอังกฤษเข้ายึดครองอาณาจักรแคนดี ช่วงท้ายตรงกับสมัยอังกฤษเข้าปกครองเกาะลังกา แม้เบื้องต้น
อังกฤษจะออกกฎหมายคุ้มครองพระพุทธศาสนา แต่ก็ให้อิสระแก่นักบวชชาวคริสต์สามารถเผยแผ่ศาสนาได้
อย่างเสรี  พร้อมสนับสนุนให้ก่อตั้งโรงเรียนเพื่อสอนลูกหลานชาวสิงหลให้เข้ารีตเป็นคริสต์ และ 3) การ
ปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 พบว่าไทยต้องการทราบการ
พระพุทธศาสนาในศรีลังกา โดยเฉพาะวัตรปฏิบัติของพระสงฆ์และประเพณีอันดีงามของชาวพุทธศรีลังกา 
พร้อมต้องการยืมคัมภีร์หายากมาคัดลอก ส่วนศรีลังกาต้องการความสนับสนุนการเดินทางและการบวชใน
คณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย 
คำสำคัญ (Keywords) : พุทธศาสนา,  ไทย,  ศรีลังกา,  ความสัมพันธ์,  พุทธศตวรรษท่ี 24 



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

54 

Abstract 
This research has three objectives: 1) to study Buddhism in Thailand in the 17th-18th 

Century, 2) to study Buddhism in Sri Lanka in the 17th-18th Century, and 3) to examine 
Buddhist interactions between Thailand and Sri Lanka in the 17th-18th Century. This study 
is qualitative research, utilizing data collection from documents, textbooks, academic 
articles, and related research, both primary and secondary sources. The collected data is 
then analyzed and synthesized in a descriptive manner. 

The results of research found that: 
 1) Buddhism in Thailand in the 17th-18th Century revealed that during the reign of 
King Rama I and King Rama II, many monks engaged in misconduct, violating the monastic 
discipline. As a result, the monarchy had to conduct the issues many times, enacting several 
laws to regulate the behavior of Buddhist monks. A prominent role of the monarchy during 
this period was the recitation of the Tripitaka and the establishment of education systems, 
which served as a guide for instructing monks and novices. As the reign of King Rama III, the 
country returned to stability and prosperity, numerous Sri Lankan monks traveled to 
Thailand to survey Buddhist situations. In response, King Rama III sent Thai monks to Sri 
Lanka to investigate the condition of Buddhist situations. 2) Buddhism in Sri Lanka in the 
17th-18th Century revealed that there was a conflict between Tamil Nayaka dynasty and 
the Sinhalese population, leading the Sinhalese to invite the British to occupy the kingdom 
of Kandy. The later period coincided with British colonial rule over the island of Sri Lanka. 
Although the British initially enacted laws to protect Buddhism, they also granted religious 
freedom to Christian missionaries, allowing them to freely propagate Christianity. 
Furthermore, the British supported the establishment of schools aimed at converting 
Sinhalese children to Christianity, and 3) Buddhist interactions between Thailand and Sri 
Lanka in the 17th-18th Century showed that Thailand primarily interested to understand the 
condition of Buddhism in Sri Lanka, particularly the monastic practices and the virtuous 
customs of Sri Lankan Buddhists. Thailand also wanted to borrow rare scriptures for the 
purpose of copying them. On the other hand, Sri Lanka wanted to support for travel and 
ordination within Dhammayutika Nikaya. 
Keywords: Buddhism,  Thailand,  Sri Lanka,  Relation,  17th-18th Century 

 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962


Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

55 

บทนำ (Introduction) 
ประมาณต้นพุทธศตวรรษที่ 24 ไทยเปลี่ยนอาณาจักรใหม่ภายใต้ราชวงศ์จักรี มีกรุงรัตนโกสินทร์เป็น

เมืองหลวง เหตุการณ์บ้านเมืองต้องเผชิญกับภัยคุกคามจากพม่า ถึงกระนั้นก็ไม่ละเลยคณะสงฆ์ ด้วยการ
ชำระอธิกรณ์สงฆ์พร้อมแต่งตั้งพระเถระผู้ใหญ่ผู้งดงามด้วยวัตรปฏิบัติให้ดำรงในสมณศักดิ์ตามฐานานุฐานะ 
เพื่อช่วยเหลือปกครองดูแลพระสงฆ์สามเณรตลอดสังฆมณฑล (เจ้าพระยาทิพากรวงศ์ (ขำ บุญนาค), 2555; 
พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระสมมตอรพันธุ์, 2545) ครั้นเห็นว่าพระสงฆ์ประพฤติผิดพระธรรมวินัย ก็โปรด
ให้ตรากฎหมายเพื่อควบคุมพระสงฆ์สามเณรให้ประพฤติดีงาม (กฎหมายตราสามดวง, 2505) ส่วนด้าน
การศึกษาทรงโปรดให้มีการสังคายนาพระธรรมวินัย เพื่อให้เป็นคู่มือการศึกษาสำหรับพระสงฆ์สามเณร 
(เจ้าพระยาทิพากรวงศ์ (ขำ บุญนาค), 2555) อีกส่วนหนึ่งโปรดให้ปรับแก้หลักสูตรการศึกษาคณะสงฆ์อย่าง
เหมาะสม (สนามหลวงแผนกบาลี, 2548) สมัยนี้คณะสงฆ์นิกายใหม่ในชื่อว่าธรรมยุติกนิกาย โดยมีพระวชิ
รญาณเถระเป็นหัวหน้า ก็มีบาทบาทสำคัญต่อการปฏิสัมพันธ์ทางศาสนาระหว่างไทยกับศรีลังกา (มหามกุฏ
ราชานุสสรณีย, 2511; พระมหาพจน์ สุวโจ, 2567) สมัยเดียวกันอาณาจักรแคนดีของศรีลังกาก็เผชิญกับการ
ล่มสลาย เพราะราโชบายอันผิดพลาดของพระเจ้าศรีวิกรมราชสิงหะ (K.M.P. Kulasekera, 1984; H.W. 
Codrington, 1995) นับตั้งแต่ทรงลุโทสะเบียดเบียนพระสงฆ์ (L.S. Dewaraja, 1988) รวมถึงประหารชีวิต
พระสงฆ์ชั้นผู้ใหญ่ (Punchibandara Dolaphihilla, 1959) เป็นเหตุให้อาณาประชาราษฎร์เปิดประตูเมือง
ให้อังกฤษเข้ายึดเมืองหลวงแคนดีอย่างง่ายดาย ครั้นเข้ายึดครองเกาะลังกาได้หมดแล้ว อังกฤษหันไป
สนับสนุนนักบวชชาวคริสต์ ด้วยการอนุญาตให้เผยแผ่คริสต์ศาสนาได้อย่างเสรี (Kitsiri Malalgoda, 1976) 
ด้านคณะสงฆ์ก็แตกแยกเป็นสยามนิกายแห่งเมืองแคนดีกับอมรปุรนิกายแห่งเมืองปักษ์ใต้  (Kitsiri 
Malalgoda, 1976) ด้วยเหตุนั้น การพระพุทธศาสนาในศรีลังกาก็ร่วงโรยถอยหลัง คณะสงฆ์จึงพากัน
แสวงหาอาณาจักรชาวพุทธ โดยมีจุดประสงค์คือส่งเสริมสนับสนุนพระศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองดังเดิม 

ผู้วิจัยเห็นว่าการพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 มีประเด็นชวนสนใจ
หลายมิติ ทั ้งด้านพระพุทธศาสนาและเหตุการณ์บ้านเมือง โดยเฉพาะหลักฐานฝ่ายไทยระบุว่า สมัย
พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย มีพระสงฆ์ศรีลังกาเดินทางมาสืบการพระศาสนาในไทยหลายรูป 
เป็นเหตุให้พระองค์ส่งพระสงฆ์ไทยเดินทางไปสืบการพระศาสนาที่เกาะลังกา (เจ้าพระยาทิพากรวงศ์ (ขำ 
บุนนาค), 2555) ต่อมาสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว มีพระสงฆ์ศรีลังกาอีกหลายคณะเดินทาง
มาสืบพระศาสนาที่เมืองไทย  พระองค์ก็โปรดให้ส่งพระสงฆ์ไทยไปสืบการพระศาสนาที่ศรีลังกาถึง 2 ชุด 
(เจ้าพระยาทิพากรวงศ์ (ขำ บุนนาค), 2555) ประเด็นน่าสนใจคือกรณีพระมหากษัตริย์ไทยส่งพระสมณทูตไป
ศรีลังกา เป็นผลมาจากการรับรู้ว่าศรีลังกาเป็นศูนย์กลางพระพุทธศาสนาเหมือนอดีตหรือไม่? หรือว่าเป็น
เพราะต้องการรับรู้สถานการณ์เพื่อสงเคราะห์คณะสงฆ์ เช่นเดียวกับสมัยอาณาจักรอยุธยา? ขณะเดียวกัน
พระสงฆ์ศรีลังกาที่เดินทางมาประเทศ แม้จะมีวัตถุประสงค์สืบข่าวพระศาสนาและปูชนียสถานสำคัญ แต่
ความจริงคือต้องการพึ่งพระบรมสมภารของกษัตริย์ เพื่อสนับสนุนคณะสงฆ์และช่วยเหลือพระศาสนาในศรี
ลังกาหรือไม่? หรือว่าต้องการราชูปถัมภ์เฉพาะนิกายใดนิกายหนึ่ง? ผู้วิจัยจึงเห็นว่าหากมีการวิเคราะห์การ
ปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกา น่าจะทำให้ทราบชัดเจนว่าจุดประสงค์แท้จริงของ
การปฏิสัมพันธ์คืออะไร? ส่งผลดีต่อทั้งสองฝ่ายอย่างไรบ้าง? และเกิดผลเป็นรูปธรรมอย่างไรบ้าง? 
 
 
 



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

56 

วัตถุประสงค์การวิจัย (Research Objectives) 
 1. ศึกษาการพระพุทธศาสนาของไทยในพุทธศตวรรษที่ 24 
 2. ศึกษาการพระพุทธศาสนาของศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 
 3. ศึกษาการปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 
 
การทบทวนวรรณกรรม (Literature Review) 

1. การปฏิสัมพันธ์ทางพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาวรรณกรรมเล่มแรกที่เสนอภาพรวมด้าน
นี้คือหนังสือ “เรื่องประดิษฐานพระสงฆ์สยามวงศ์ในลังกาทวีป”เป็นผลงานของสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ 
กรมพระยาดำรงราชานุภาพ เนื้อหาพรรณนาถึงการสถาปนาสยามวงศ์ในศรีลังกาอย่างละเอียดทุกขั้นตอน 
โดยอ้างอิงหลักฐานจากไทยและศรีลังกา สำหรับความสัมพันธ์ทางศาสนาระหว่า งกับไทยกับศรีลังกาใน
ศตวรรษที่ 24 ผู้เขียนนำสมณศาสน์ระหว่างไทยและศรีลังกามาตีพิมพ์เผยแผ่ แต่เรียบเรียงตามเหตุการณ์
เท่านั้นไม่ได้วิเคราะห์ลงลึกในรายละเอียด เหมือนต้องการชี้ให้เห็นว่าความสัมพันธ์ทางพุทธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาสืบเนื่องเรื่อยมาจนถึงสมัยรัตนโกสินทร์ (กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, สมเด็จพระเจ้าบรม
วงศ์เธอ, 2546) ส่วนกรณีพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย และพระบาทสมเด็จพระนั ่งเกล้า
เจ้าอยู่หัว โปรดให้ส่งพระสงฆ์ไปสืบการพระศาสนาในศรีลังกานั้น ผู้เขียนน่าจะต้องการตั้งคำถามปลายเปิด
ว่าสมัยนั้นเกาะลังกาตกเป็นอาณานิคมของอังกฤษเรียบร้อยแล้ว แต่เหตุใดพระมหากษัตริย์ไทยทั้งสอง
พระองค์จึงโปรดให้ส่งพระสงฆ์ไทยไปศรีลังกา เหตุผลดังกล่าวเป็นเรื่องศาสนาหรือการเมือง? หนังสือเล่ม
ต่อมาเป็นผลงานของพระมหาพจน์ สุวโจ ซึ่งได้แปลและเรียบเรียงหนังสือเรื่อง “200 ปี วชิรญาณานุสรณ์: 
สมณศาสน์ระหว่างไทยกับศรีลังกา” เนื้อหาเป็นการรวบรวมสมณศาสน์ที่เขียนโต้ตอบกันระหว่างไทยและศรี
ลังกา จำนวน 38 ฉบับ ส่วนใหญ่เกิดขึ้นในสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว ผู้มีบทบาทสำคัญ ใน
การเขียนสมณสาสน์โต้ตอบพระสงฆ์ศรีลังกาคือพระวชิรญาณภิกษุ ข้อมูลเน้นกล่าวถึงการพระศาสนาของทั้ง
สองฝ่าย คติความเชื่อและวัตรประเพณี รวมถึงการยืมคัมภีร์สำคัญเพ่ือคัดลอกเก็บไว้ ส่วนด้านการเมืองของ
ศรีลังกาสมัยนั้นหลักฐานระบุว่าเกาะลังกาตกเป็นอาณานิคมของอังกฤษ แต่พระศาสนายังได้รับการอุปถัมภ์
เป็นอย่างดี สำหรับคณะสงฆ์ศรีลังกานั้นได้แยกเป็น 2 กลุ่ม กล่าวคือ คณะสงฆ์สยามวงศ์ซึ่งเคยอุปสมบทกับ
พระอุบาลีมหาเถระสมัยพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ และคณะสงฆ์อมรปุรนิกาย (หลักฐานไทยนิยมเรียกว่ามะรัม
มะวงศ์) ซึ่งเดินทางไปบวชกับคณะสงฆ์พม่าแห่งเมืองอมรปุระสมัยพระเจ้าปดุง คณะสงฆ์ทั้งสองกลุ่มต่าง
ปกครองกันเป็นอิสระและขัดแย้งกันและกันหลายเรื่อง (พระมหาพจน์ สุวโจ, 2567) จะเห็นได้ว่าจุดประสงค์
ของฝ่ายไทยต้องการสืบข่าวพระศาสนาและยืมคัมภีร์สำคัญจากศรีลังกา ส่วนฝ่ายศรีลังกานอกจากต้องการ
สืบข่าวพระศาสนาในไทยแล้ว ยังประสงค์ความอุปถัมภ์จากพระมหากษัตริย์ไทยในฐานะเป็นกษัตริย์ชาว
พุทธ และขอร้องการก่อตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย 

2. การเผยแผ่คริสต์ศาสนาในศรีลังกา ข้อมูลเกี ่ยวกับประเด็นนี ้เริ ่มต้นจากดุษฎีนิพนธ์เรื ่อง 
“Buddhism and Christianity in Ceylon 1796-1948” ผลงานของ Charles Winston Karunaratna 
เนื้อหากล่าวถึงอุปสรรคการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของนักบวชคริสต์หลายนิกาย เพราะต้องเผชิญกับการ
ต่อต้านของชาวศรีลังกาซึ่งมองว่าชาวตะวันตกเป็นศัตรู นักบวชชาวคริสต์เริ ่มต้นเผยแผ่ด้วยการสร้าง
ความคุ้นเคยแบบฉันท์มิตร กล่าวคือด้วยการเข้าไปหาพระสงฆ์ศึกษาเล่าเรียนภาษาสิงหลและภาษาบาลี 
รวมถึงศึกษาคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนาจนช่ำชองแตกฉาน ต่อมาอาศัยเครื่องพิมพ์จึงสามารถเผยแผ่
คริสต์ธรรมคำสอนได้อย่างกว้างขวาง ด้วยการแปลงคำสอนคริสต์ศาสนาให้สอดคล้องกับพระพุทธศาสนา 

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962


Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

57 

รวมไปถึงการโจมตีคำสอนของพระพุทธศาสนาจนนำไปสู ่การโต้วาทีหลายครั ้ง (Charles Winston 
Karunaratna, 1974) ต่อมาเป็นหนังสือเรื ่อง “Buddhism in Sinhalese Society 1750-1900” ผลงาน
ของ Kitsiri Malalgoda ได้พรรณนาเหตุการณ์ทางศาสนาภายหลังการประดิษฐานสยามวงศ์ไม่นาน 
จนกระทั่งถึงการเดินทางมาเกาะลังกาของนายพันเอกเฮนรี สตีล ออลคอตต์ (Colonel Henry Steel 
Olcott) เนื้อหาส่วนหนึ่งกล่าวถึงการโต้ตอบสมณศาสน์ระหว่างศรีลังกากับไทย โดยเฉพาะเรื่องราวการ
สถาปนาอมรปุรนิกาย ซึ่งมีสาเหตุมาจากพระสงฆ์สยามนิกายปิดกั้นการบวชกุลบุตรวรรณะอื่นนอกจาก
วรรณะโคยิคามะ เป็นเหตุให้กุลบุตรวรรณะอ่ืนบริเวณหัวเมืองชายทะเลพากันเดินทางไปบวชที่พม่า ประเด็น
เพิ่มเติมคือผู้เขียนชี้ว่าการก่อตั้งอมรปุรนิกาย มาจากการแข่งขันอำนาจระหว่างกลุ่มขุนนางชั้นมุดาลิยาร์ 
เนื่องจากขุนนางเหล่านี้มาจากหลากหลายวรรณะและต้องการยกย่องวรรณะของตน จึงสนับสนุนให้กุลบตุร
วรรณะของตนเดินทางไปบวชที่พม่า (Kitsiri Malalgoda, 1976: 96-104) หลักฐานเบื ้องต้นตรงกัน 2 
ประเด็น คือ พระพุทธศาสนาสมัยนี้ได้รับผลกระทบจากการเผยแผ่คริสต์ศาสนาภายใต้การสนับสนุนของ
อังกฤษ และจากความขัดแย้งภายในคณะสงฆ์เองอันเป็นสาเหตุมาจากเรื่องวรรณะ จึงทำให้ฆราวาสต้องเข้า
มาช่วยปฏิรูปพระพุทธศาสนาขึ้นใหม่ ภายใต้การนำของนายพันเอกเฮนรี สตีล ออลคอตต์  

3. นิกายสงฆ์ในศรีลังกา เอกสารเกี่ยวกับนิกายสงฆ์ในศรีลังกามีหลายเล่ม เริ่มต้นจากหนังสือเรื่อง 
“Golden Links Myanmar-Sri Lanka” ผลงานของ Ahungalle Arunatilaka เนื้อหากล่าวถึงกำเนิดและ
พัฒนาการของคณะสงฆ์อมรปุรนิกายยุคแรกเริ่มอย่างละเอียด จุดเด่นของหนังสือเล่มนี้คือผู้เขียนอ้างถึง
ผลงานด้านวรรณกรรมจำนวนมากของพระเถระนักปราชญ์แห่งอมรปุรนิกาย ผู้เขียนให้ความสำคัญเป็นกรณี
พิเศษคือการร่วมมือร่วมใจกันของคณะสงฆ์อมรปุรนิกาย ในการโต้วาทะกับนักบวชชาวคริสต์ จนสามารถ
เรียกคืนศรัทธาชาวพุทธ ส่วนความขัดแย้งภายในคณะสงฆ์อมรปุรนิกายมีกล่าวถึงน้อยมาก สันนิษฐานว่า
ผู้เขียนต้องการอธิบายมุมมองที่เป็นส่วนดีเท่านั้น เพ่ือสร้างความสามัคคีในหมู่คณะ นอกจากนั้น ผู้เขียนยังให้
ความสำคัญด้านความสัมพันธ์ระหว่างคณะสงฆ์อมรปุรนิกายกับคณะสงฆ์พม่านับแต่อดีตถึงปัจจุบัน โดยย้ำ
ว ่าคณะสงฆ์อมรปุรน ิกายของศร ีล ังกามองคณะสงฆ์พม่าในฐานะต้นกำเน ิดเสมอมา  (Ahungalle 
Arunatilaka, 1999) ต ่อมาเป ็นหน ังส ือเร ื ่อง “Buddhist Nikayas in Sri Lanka” ผลงานของ T.G. 
Kulatunge ได้อธิบายเรื่องราวของนิกายสงฆ์ในศรีลังกาอย่างละเอียด นับตั้งแต่การสถาปนาสยามวงศ์
เรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน โดยลงลึกถึงประวัติความเป็นมาของนิกายย่อยแต่ละกลุ่มอย่างน่าสนใจ ประเด็นคือ
ผู้เขียนไม่ระบุชัดเจนว่าการแตกแยกนิกายสงฆ์มาจากสาเหตุใด แต่หากวิเคราะห์รายละเอียดจะเห็นว่าสาเหตุ
หลักเกิดจากความไม่ประนีประนอมเรื่องวรรณะ เพราะมาจากเหตุผลทางการเมืองและการครอบครอง
ทรัพย์สินของพระสงฆ์ ประเด็นเสริมคือขุนนางชั้นมุดาลิยาร์บริเวณหัวเมืองปักษ์ใต้ชายทะเลพยายาม
สนับสนุนพระสงฆ์วรรณะตน เพื่อยกสถานภาพให้โดดเด่นเหนือกว่าวรรณะอื่น (T.G. Kulatunge, 2018) 
ประเด็นน่าสนใจคือหนังสือทั้งสองเล่มชี้ปัญหาของคณะสงฆ์ศรีลังกาไปในทิศทางเดียวกันคือเรื่องวรรณะ 
โดยเฉพาะพระสงฆ์หัวเมืองแคนดีผู้สังกัดวรรณะโคยิคามะ และพระสงฆ์หัวเมืองปักษ์ใต้ผู้สังกัดนอกวรรณะ
โคยิคามะ ปัญหาดังกล่าวเปิดช่องให้พระสงฆ์ศรีลังกาพากันก่อตั้งนิกายเป็นจำนวนมาก 

4. การปกครองของอังกฤษ วรรณกรรมเกี่ยวกับสมัยอังกฤษปกครองมีประเด็นน่าสนใจเช่นกัน 
เร ิ ่มต ้นจากดุษฎีนิพนธ์เร ื ่อง “The British Administration of the Maritime Provinces of Ceylon 
1796-1802” ผลงานของ Upali Chandrabhaya Wickremeratne เนื้อหากล่าวถึงการบริหารของอังกฤษ
เกี่ยวกับที่ดินและแรงงาน การเกษตร ผลผลิตทางการค้า การค้าขาย กลุ่มชนทางสังคม และโครงการ
สวัสดิการของรัฐ สำหรับด้านพระพุทธศาสนานั้น ผู้เขียนเสนอประเด็นวิเคราะห์หลายด้าน ยกตัวอย่างเช่น 



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

58 

บทบาทของพระสงฆ์ในฐานะผู้รักษาวัฒนธรรมประเพณีของชาวสิงหล ข้อจำกัดด้านวรรณะโคยิคามะของ
คณะสงฆ์สยามนิกาย และการแตกแยกเป็นนิกายใหม่ในชื่อว่าอมรปุรนิกาย คำถามปลายเปิดที่ผู ้เขียน
ต้องการคำตอบคือ แท้จริงแล้วคณะสงฆ์ตีกรอบคำสอนไว้เพียงเฉพาะกลุ่มพระสงฆ์เท่านั้นหรือไม่ เพราะเมื่อ
เผชิญกับการเผยแพร่ด้วยวิธีการสมัยใหม่ของนักบวชคริสต์ ดูเหมือนว่าพระพุทธศาสนาจะมีสภาพแข็งเทื่อ
ขาดการปรับตัว ศาสนิกจึงเปลี่ยนศาสนาหันไปเข้ารีตคริสต์ศาสนาเป็นจำนวนมาก (Upali Chandrabhaya 
Wickremeratne, 1964) อีกเล่มหนึ ่งเป็นดุษฎีน ิพนธ์เช ่นกัน เร ื ่อง “British Administration in the 
Kandyan Provinces of Sri Lanka, 1813-1833” ผลงานอง K.M. Padmasiri Kulasekera ผู ้เขียนเน้น
กล่าวถึงการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างบริเวณเมืองแคนดี ระหว่างพุทธศักราช 2356-2376 ประเด็นหนึ่งซึ่ง
ผู้เขียนวิเคราะห์เป็นกรณีพิเศษคือการยกเลิกระบบไพร่และสิทธิการยึดครองที่ดิน กรณีดังกล่าวทำให้อิทธิพล
ของขุนนางชาวแคนดีหมดสิ้นไป อย่างไรก็ตาม แม้อังกฤษจะปรับเปลี่ยนโครงสร้างสังคมอย่างไร แต่ไม่เข้าไป
ล่วงล้ำแทรกแซงอำนาจของคณะสงฆ์ เพราะอังกฤษทราบว่าคณะสงฆ์สยามวงศ์ยุคนั้นทรงอิทธิพลต่อสังคม
มากเพียงใด สังเกตได้จากนักบวชคริสต์พยายามกดดันข้าหลวงหรือแทรกแซงรัฐบาลอังกฤษ เพ่ือเสนอตัวเข้า
ไปเผยแผ่คริสต์ศาสนาบริเวณเมืองแคนดีหลายต่อหลายครั้ง แต่ก็ถูกข้าหลวงปฏิเสธทุกครั้ง บทบาทเด่นชัด
ของคณะสงฆ์ยุคนี้คือร่วมมือกับชาวบ้านก่อกบฏต่อต้านอังกฤษและผลิตผลงานด้านวรรณกรรม  (K.M. 
Padmasiri Kulasekera, 1984: Introduction) 

หลักฐานเบื้องต้นชี้ให้เห็นว่านักวิชาการไทยและศรีลังกา พยายามศึกษาการพระพุทธศาสนาใน
บริบทประเทศของตนอย่างละเอียด โดยเฉพาะเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในพุทธศตวรรษที่ 24 ประเด็นคือเอกสาร
หลักฐานเหล่านั้นล้วนศึกษาเฉพาะบริบทประเทศของตนเท่านั้น หาได้วิเคราะห์หรืออ้างถึงความสัมพันธ์ทาง
พระพุทธศาสนาประเทศอื่นไม่ ผู้เขียนจึงเห็นว่าบริบทด้านความสัมพันธ์ทางพระศาสนาระหว่างไทยและศรี
ลังกา ช่วงระยะเวลาในพุทธศตวรรษที่ 24 มีประเด็นหลายอย่างชวนวิเคราะห์ หากมีการศึกษาวิจัยอย่าง
ละเอียดจะสามารถชี้ให้เห็นหลายบริบท ทั้งด้านพระพุทธศาสนาและการเมือง อีกทั้งเป็นคุณูปการด้าน
ความสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาอย่างละเอียด  
 
วิธีดำเนินการวิจัย (Research Methods) 

1. ขั้นตอนการรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ  (Primary Sources) ทั้งภาษาไทย 
ภาษาอังกฤษ และภาษาสิงหล เฉพาะที่กล่าวถึงเหตุการณ์ทางพระพุทธศาสนาทั้งของไทยและศรีลังกาใน
พุทธศตวรรษที่ 24 เพื่อชี้ให้เห็นหลักฐานต้นฉบับที่มีความน่าเชื่อถือมากสุด ถัดมาเป็นการรวบรวมข้อมูล
ทุติยภูมิ (Secondary Sources) คือ ตำรา บทความวิชาการ เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ทั้งภาษาไทย 
ภาษาอังกฤษ และภาษาสิงหล 

2. ขั้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล เริ่มต้นจากศึกษาการพระพุทธศาสนาของไทยและศรีลังกาในพุทธ
ศตวรรษท่ี 24 เพ่ือชี้ให้เห็นว่าความเป็นไปของพระศาสนาในไทยและศรีลังกาเป็นอย่างไร มีความเหมือนและ
แตกต่างกันอย่างไร และมีปฏิสัมพันธ์กันในลักษณะใด สุดท้ายเป็นการวิเคราะห์ปฏิสัมพันธ์ทางพุทธศาสนา
ระหว่างไทยและศรีลังกาอย่างระเลียด ทั้งในลักษณะสถาบันสงฆ์ต่อสถาบันสงฆ์ และสถาบันสงฆ์กับสถาบัน
กษัตริย์ เพ่ือชี้ให้เห็นว่าการปฏิสัมพันธ์ดังกล่าวเกิดผลดีด้านใดบ้าง 

3. ขั้นตอนการตรวจสอบความน่าเชื่อถือ ผู้วิจัยให้ความสำคัญข้อมูลปฐมภูมิเป็นหลัก โดยเฉพาะฉบับ
จริง เพราะเชื่อว่ามีความน่าเชื่อถือมากที่สุด ถัดมาเป็นฉบับแปลโดยเฉพาะการแปลต้นฉบับภาษาสิงหลเป็น

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962


Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

59 

ภาษาอังกฤษ แม้จะมีข้อมูลครบถ้วนแต่ก็มองเห็นข้อผิดพลาด จึงต้องมีการสอบทานกับฉบับภาษาสิงหลเป็น
หลัก ส่วนภาษาไทยยึดข้อมูลปฐมภูมิโดยไม่ต้องอาศัยฉบับแปลภาษาอังกฤษ 
 
ผลการวิจัย (Research Results) 

1. การพระพุทธศาสนาของไทยในพุทธศตวรรษที่ 24 
สมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกเสด็จขึ้นครองราชย์นั้น พระองค์ต้องเผชิญกับภาวะ

สงครามกับพม่าตลอดรัชกาล การจะพัฒนาบ้านเมืองให้เจริญรุ่งเรืองจึงเป็นไปด้วยความเนิ่นช้า ส่วนการพระ
ศาสนานั้น พระองค์เน้นจัดระเบียบสังฆมณฑลเป็นหลัก เนื่องจากเกิดอธิกรณ์หลายต่อหลายครั้งนับเนื่องแต่
สมัยพระเจ้ากรุงธนบุรีเป็นต้นมา ด้วยเหตุนั้น พระองค์และพระอนุชาธิราชจึงต้องพยายามหลายวิธี เพ่ือสร้าง
ความมั่นคงทางพระพุทธศาสนา และสร้างความบริสุทธิ์งดงามทางคณะสงฆ์ ศาสนูปถัมภ์หลายอย่างที่
ปรากฏเป็นรูปธรรม คือ การสังคายนาพระไตรปิฎก เพื่อให้เป็นหลักตัดสินความถูกต้องของคณะสงฆ์ การ
จัดการศึกษาคณะสงฆ์ เพื่อเป็นแนวทางปฏิบัติอันถูกต้องของคณะสงฆ์ การจัดระเบียบคณะสงฆ์ ด้วยการ
แต่งตั้งพระสงฆ์ที่งดงามด้วยศีลาจารวัตรให้ดำรงสมณศักดิ์ และถอดถอนพระสงฆ์ที่ประพฤติผิดพระธรรม
วินัย (เจ้าพระยาทิพากรวงศ์ (ขำ บุนนาค), 2555) อีกส่วนหนึ่ง โปรดให้คัดเลือกพระสงฆ์ชั้นผู้ใหญ่ไปประจำ
วัดสำคัญในพระนคร เพ่ือทำหน้าที่สั่งสอนพระภิกษุสามเณรให้ประพฤติดีงามตามพระธรรมวินัย นอกจากนั้น 
โปรดให้ตรากฎพระสงฆ์หลายฉบับ เพื่อควบคุมพระสงฆ์ให้ประพฤติดีงามตามหลักคำสอน ขณะเดียวกัน
พระองค์ก็สร้างความสัมพันธ์กับคณะสงฆ์อย่างใกล้ชิด ในลักษณะการปรึกษาด้านพระศาสนาและข้อปฏิบัติ 
กรณีเกิดความกังวลไม่สามารถตัดสินได้ด้วยพระองค์เอง ทำให้สถาบันกษัตริย์และพระสงฆ์ใกล้ชิดกันมากขึ้น 
(ประชุมพระราชปุจฉา, 2550: 248-250) จะเห็นได้ว่าตลอดการครองราชย์ของพระบาทสมเด็จพระพุทธ
ยอดฟ้าจุฬาโลก แม้จะต้องเผชิญกับภัยสงครามแต่พระองค์ก็ทรงให้ความสำคัญกับคณะสงฆ์อย่างเต็มกำลัง 
เหตุเพราะคณะสงฆ์เป็นปัจจัยสำคัญส่วนหนึ่งในการขับเคลื่อนบ้านเมืองให้สงบสุข 

สมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย การพระศาสนามิได้แตกต่างจากรัชสมัยของพระบรม
มหาชนกมากนัก เพราะปรากฏเห็นว่าพระสงฆ์ผู้ใหญ่หลายรูปต้องอธิกรณ์ เป็นเหตุให้มีการสอบสวนและ
บังคับจับสึกเป็นจำนวนมาก พระองค์พยายามหาวิธีการปฏิรูปพระศาสนาหลายอย่าง จุดประสงค์เพื่อให้
ศาสนาเป็นศูนย์รวมจิตใจของบ้านเมือง ยกตัวอย่างเช่น การตรากฎหมายคณะสงฆ์ เพื่อควบคุมพฤติกรรม
ของพระสงฆ์ การแปลหนังสือทำวัตรสวดมนต์ เพ่ือให้ชาววังเข้าใจคำแปลจนเกิดศรัทธา การนิมนต์พระสงฆ์
ผู้ใหญ่แต่งหนังสือโอวาทานุสาสนี เพื่อสั่งสอนให้พระภิกษุสามเณรสำรวมระวังพระวินัย (หนังสือโอวาทานุ
สาสนี, 2457) และการจัดงานวิสาขบูชา เพื่อให้ชาวพุทธเห็นความสำคัญเหตุการณ์เกี่ยวกับพระพุทธเจ้า 
รูปแบบดังกล่าวแม้สาระจะเน้นไปทางพิธีการ แต่พระองค์ได้สอดแทรกหลักปฏิบัติสำหรับชาวพุทธ และข้อ
กฎหมายสำหรับพระภิกษุสามเณร เจตนาเพื่อให้พระสงฆ์สามเณรซึ่งทำผิดต้องรับโทษ ส่วนเจ้าพนั กงาน
ผู้ดูแลคณะสงฆ์ต้องมีส่วนรับโทษเช่นกัน (ประชุมพระราชปุจฉา, 2550) หากมองอีกด้านหนึ่งเป็นการกระตุ้น
ให้พระสงฆ์และชาวพุทธหันมาให้ความสำคัญหลักคำสอน ในฐานะเป็นหลักยึดเหนี่ยวจิตใจ เหตุการณ์สำคัญ
อีกอย่างหนึ่งคือ พระองค์โปรดให้ส่งพระสงฆ์ไทยไปสืบการพระศาสนาที่ศรีลังกา ผลจากการสืบข่าวพระ
ศาสนาครั้งนั้น ทำให้ไทยและศรีลังกาเรียนรู้กันและกัน และทราบชัดถึงความรุ่งเรืองด้านวัตรปฏิบัติของ
พระสงฆ์และคติความเชื่อของพระพุทธศาสนา  

 



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

60 

สุดท้ายสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว ซึ่งเป็นช่วงบ้านเมืองเข้าสู่ภาวะปกติสุขไม่มีภัย
สงครามเข้ามาเบียดเบียน ส่วนเศรษฐกิจก็เกิดความมั่งคั่งอันเป็นผลมาจากการค้าขายกับจีน จึงทำให้
พระมหากษัตริย์และขุนนางหันมาอุปถัมภ์พระศาสนาอย่างเต็มที่ สมัยนี้มีการสร้างและบูรณะวัดเป็นจำนวน
มาก เกิดพระสงฆ์ทรงปราชญ์มากมายเพราะระบบการศึกษามีประสิทธิภาพ ภายใต้ราชูปถัมภ์อย่างดียิ่ง  
(เจ้าพระยาทิพากรวงศ์, 2555) เหตุการณ์สำคัญอย่างหนึ่งคือมีพระสงฆ์กลุ่มหนึ่งเกิดขึ้นในชื่อว่าธรรมยุต 
ผู้ทำหน้าที่คือพระวชิรญาณเถระ โดยปฏิรูปพระพุทธศาสนาด้วยการปรับแก้พิธีกรรมบางอย่างให้ทันสมัย 
อ้างอิงสังฆกรรมตามคัมภีร์พระไตรปิฎก และมีวัตรปฏิบัติงดงามตามพระธรรมวินัย (กรมพระนราธิป
ประพันธ์พงศ์, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ, 2508) เหตุการณ์สำคัญสมัยนี้คือพระมหากษัตริย์โปรดให้ส่งพระสงฆ์
ไทยเดินทางไปสืบข่าวพระศาสนา 2 ชุด จุดประสงค์สำคัญคือการสืบข่าวพระศาสนา การสักการะปูชนีย
สถาน การสักการะพระเขี้ยวแก้ว และการยืมคัมภีร์หายาก ผลจากการปฏิสัมพันธ์ครั้งนี้ คือ การแลกเปลี่ยน
ความคิดเห็นกันและกันในลักษณะของสมณศาสน์ การเดินทางไปมาหาสู่กันอย่างไม่เคยเป็นมาก่อน และ
คณะสงฆ์ศรีลังกาสนใจการพระศาสนาของไทยมากขึ้น อีกทั้งเปิดมุมมองของพระสงฆ์ศรีลังกาต่อไทยอย่าง
กว้างขวาง อย่างไรก็ตาม การปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาล้วนเป็นการเอ้ืออาทร
กันในลักษณะของราชูปถัมภ์เท่านั้น หาได้เข้าไปแทรกแซงจัดการเปลี่ยนแปลงคณะสงฆ์ของกันและกันไม่ 

2. การพระพุทธศาสนาของศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 
สมัยอาณาจักรแคนดีตอนปลาย กษัตริย์ผู้ปกครองคือเชื้อพระวงศ์นายักกร์แห่งอินเดียใต้  กษัตริย์

ทมิฬเหล่านั้นเป็นชาวทมิฬนับถือฮินดูมาก่อน แต่ทุกพระองค์พยายามปรับตัวเข้ากับสังคมชาวสิงหล ด้วย
การหันมานับถือพระพุทธศาสนาและศึกษาเรียนรู้วัฒนธรรมของชาวสิงหล พร้อมถวายความอุปถัมภ์คณะ
สงฆ์ทุกอย่าง (John Clifford Holt, 1996) แต่สิ่งหนึ่งซึ่งเกิดขึ้นเสมอมาคือความหวาดระแวงกันและกัน
ระหว่างกษัตริย์ทมิฬกับชาวสิงหล สมัยพระเจ้าศรีวิกรมราชสิงหะ พระองค์ให้ความสำคัญกับพระประยูร
ญาติ โดยลดทอนบทบาทของขุนนางชาวสิงหล แล้วปรับเปลี่ยนให้พระประยูรญาติเข้ามาทำหน้าที่แทน เป็น
เหตุให้พระสงฆ์และขุนนางชาวสิงหลชวนอังกฤษเข้ามายึดเมืองแคนดี สำหรับเหตุการณ์ด้านศาสนานั้น คณะ
สงฆ์สยามวงศ์ซึ่งสืบสายมาจากพระอุบาลีมหาเถระสมัยพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ ได้แตกแยกเป็นสองกลุ่ม
กล่าวคือมัลวัตตนิกายและอัศคิริยนิกาย เอกลักษณ์ของคณะสงฆ์สยามวงศ์คือจำกัดสิทธิการบวชเฉพาะ
วรรณะชั้นสูง พระสงฆ์ตามหัวเมืองชายทะเลไม่พอใจจึงพากันไปบวชที่พม่า  (Ahungalle Arunatilaka, 
1999) โดยการอุปถัมภ์ของขุนนางชั้นผู้ใหญ่ พระสงฆ์เหล่านั้นครั้นกลับเกาะลังกามาตุภูมิแล้ว ได้ก่อตั้งคณะ
สงฆ์กลุ่มใหม่ในชื่อว่าอมรปุรนิกาย ภายใต้การอุปถัมภ์ของอังกฤษในฐานะผู้ปกครองหัวเมืองชายทะเล แม้
เบื้องต้นคณะสงฆ์นิกายสยามวงศ์ผู ้เกิดก่อนกับอมรปุรนิกายผู้ก่อนทีหลัง จะไม่แสดงความขัดแย้งก็จริง 
เพราะต่างมีอิทธิพลคนละส่วน กล่าวคือสยามวงศ์มีขอบเขตในอาณาจักรแคนดี ส่วนอมรปุรนิกายมีอิทธิพล
ในเขตอาณานิคมอังกฤษ แต่ครั้นอังกฤษแต่งตั้งให้ดำรงตำแหน่งเทียบเท่าสยามวงศ์ พระสงฆ์อมรปุรนิกายก็
เริ่มแสดงอิทธิพลจนต่อมากลายเป็นเหตุวิวาทะระหว่างสองนิกาย 

สมัยอังกฤษปกครองหัวเมืองชายทะเลรอบเกาะตก พระพุทธศาสนาได้รับผลกระทบอย่างรุนแรง 
เนื่องจากนโยบายด้านศาสนาของอังกฤษเน้นสนับสนุนคริสต์ศาสนา ในฐานะศาสนาของรัฐ (Charles 
Winston Karunaratna, 1974) นโยบายดังกล่าวเกิดเป็นผลรูปธรรม 4 ด้าน คือ 1) การเผยแผ่คริสต์ศาสนา 
อังกฤษสนับสนุนด้านการเงินและออกกฎหมายรับรอง เพื่อให้บาทหลวงสามารถเผยแผ่ได้อย่างอิสระเสรี 
ส่วนพระพุทธศาสนาถูกปิดกั้นห้ามแสดงออกในที่สาธารณะ 2) การเปิดโรงเรียนชาวคริสต์ เจตนาเพื่อชักจูง
ให้ชาวสิงหลเข้ารีต โดยหลักสูตรเน้นความทันสมัยแบบตะวันตก 3) การสร้างโรงพยาบาลเพื่ออำนวยความ

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962


Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

61 

สะดวกสำหรับชาวคริสต์เท่านั้น และ 4) การชักชวนพระเถระผู้ใหญ่ให้เข้ารีตเป็นคริสต์ ด้วยการเสนอ
ตำแหน่งและหน้าที่การงาน (Thomas Moscrop and Arthur Restarick, 1890) นโยบายดังกล่าวส่งผล
กระทบต่อคณะสงฆ์และพระพุทธศาสนาในวงกว้าง ไม่สามารถเรียกร้องความเสมอภาคจากอังกฤษได้ 
นอกจากนั้น พระพุทธศาสนาต้องเผชิญกับความขัดแย้งภายในคณะสงฆ์อมรปุรนิกาย โดยเฉพาะตำแหน่ง
พระมหานายกะหรือหัวหน้าของหมู่คณะ แม้จะมีข้ออ้างเรื่องความถูกต้องของสีมา แต่แท้ที่จริงแล้วคือความ
พยายามแข่งขันกันด้วยตำแหน่งพระมหานายกะ กรณีดังกล่าวกลายเป็นเหตุใหญ่โตสร้ างความร้าวฉานทั้ง
คณะสงฆ์และฆราวาสผู้ถวายความอุปถัมภ์ 

ครั้นอังกฤษเข้ายึดครองอาณาจักรแคนดีได้เรียบร้อยแล้ว เกาะลังกาทั้งหมดก็อยู่ภายใต้การปกครอง
ของอังกฤษเพียงผู้เดียว เบื้องต้นแม้อังกฤษจะให้สัญญาว่าจะปกป้องพระพุทธศาสนาและไม่ทำลายพิธีกรรม
อันดีงามของบรรพบุรุษ แต่การหมิ่นเกียรติพระเถระด้วยการไม่ให้ความเคารพ หรือการแย่งชิงสมบัติพระ
เขี้ยวแก้วอันเป็นมรดกของบรรพชน ก็เป็นจุดเริ่มต้นสร้างความไม่พอใจแก่คณะสงฆ์และชาวพุทธสิงหล 
ต่อมาขุนนางผู้ใหญ่และพระสงฆ์เห็นว่าอังกฤษกดขี่ข่มเหงและดูหมิ่นพระพุทธศาสนามากขึ้น จึงร่วมมือกัน
ก่อจลาจลต่อต้านอังกฤษหลายต่อหลายครั้ง อังกฤษต้องใช้วิ ธีการปราบปรามเด็ดขาดทุกครั้ง ด้วยการ
ประหารชีวิตหัวหน้าผู้ต่อต้านทั้งพระสงฆ์และฆราวาส (H.A.J. Hulugalle, 2002) สร้างความเสียหายแก่
บ้านเมืองและคณะสงฆ์ เหตุการณ์สำคัญอีกอย่างหนึ่งคือคณะสงฆ์ต้องเผชิญกับการเผยแผ่คริสต์ศาสนา โดย
มีอังกฤษเป็นผู้สนับสนุนพวกบาทหลวงอย่างเต็มรูปแบบ จุดหักเหสำคัญคือการศึกษาคณะสงฆ์ได้ถูกอังกฤษ
ตัดขาดการสนับสนุนอย่างสิ้นเชิง ตรงกันข้ามโรงเรียนชาวคริสต์ นอกจากนั้น สมัยนี้คณะสงฆ์ศรีลังกามี
ปฏิสัมพันธ์กับไทย ด้วยการลิขิตสมณศาสน์ติดต่อกันหลายฉบับ เนื้อหาส่วนใหญ่สะท้อนการพระศาสนาใน
ศรีลังกาภายใต้การปกครองของอังกฤษ  

3. การปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 
การปฏิสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับพระสงฆ์สะท้อนให้เห็นหลายด้าน กล่าวคือ 1) การยืมคัมภีร์

สำคัญ ฝ่ายไทยยืนยันชัดเจนว่าต้องการยืมคัมภีร์สำคัญมาคัดลอก เพราะสถาบันพระมหากษัตริย์และขุนนาง
ให้ความสำคัญ ขณะเดียวกันพระสงฆ์นักปราชญ์ชาวศรีลังกาก็ต้องการคัมภีร์หายากจากไทยเช่นกัน 2) การ
ช่วยเหลือข้อพิพาท คณะสงฆ์ศรีลังกาสมัยนั้นแบ่งเป็นสองนิกายกล่าวคือสยามวงศ์และอมรปุรนิกาย แต่ละ
นิกายต่างมีขุนนางผู้ใหญ่สนับสนุนเหมือนกัน ครั้นเกิดข้อพิพาทและไม่สามารถตกลงกันได้ จึงหันมาขอ
คำปรึกษาจากไทย (พระมหาพจน์ สุวโจ, 2567) และ 3) การสถาปนาธรรมยุติกนิกาย พระสงฆ์ศรีลังการับรู้
ความมีอยู่และแนวทางปฏิบัติของคณะสงฆ์ธรรมยุตเป็นอย่างดี เนื่องจากมีพระสงฆ์ศรีลังกาหลายรูปเดินทาง
มาสืบการพระศาสนาในไทย และเข้าพำนักวัดบวรนิเวศวิหาร ครั้นเดินทางกลับลังกามาตุภูมิย่อมพระสงฆ์
หลายกลุ่มมาสนทนาแลกเปลี่ยนความรู้ ความงดงามแห่งวัตรปฏิบัติของคณะสงฆ์ธรรมยุตด้วย พระวชิรญาณ
เถระในฐานะเชื้อพระวงศ์ชั้นสูงเป็นหัวหน้าด้วย จึงเป็นเหตุให้คณะสงฆ์ศรีลังกาแสดงความประสงค์ เพ่ือบวช
สังกัดคณะสงฆ์ธรรมยุต (พระมหาพจน์ สุวโจ, 2567) 

การปฏิสัมพันธ์ระหว่างสถาบันกษัตริย์กับคณะสงฆ์ศรีลังกา ชี้ให้ เห็นผลดีหลายด้าน กล่าวคือ 1) 
การสืบข่าวพระศาสนา สืบเนื่องจากมีพระสงฆ์ศรีลังกาหลายคณะเดินทางไปสืบข่าวการพระศาสนาเมืองไทย 
และเข้าพำนักวัดบวรนิเวศวิหาร พระสงฆ์ธรรมยุติกนิกายได้สนทนาแลกเปลี่ยนความรู้จนเข้าใจอย่างแจ่มชัด
ว่า การพระศาสนาในศรีลังกาเป็นอย่างไร ทั้งคณะสงฆ์และปูชนียสถาน พระมหากษัตริย์ทรงเห็นความสำคัญ
ดังกล่าว จึงโปรดให้ส่งพระสงฆ์ไปสืบข่าวพระศาสนาที่ศรีลังกา 2) การสักการะเจดียสถาน จุดประสงค์หลัก
เบื้องต้นของพระมหากษัตริย์ไทยคือ มีพระราชประสงค์ต้องการทราบคติความเชื่อและวัตรปฏิบัติของชาว



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

62 

พุทธศรีลังกา โดยเฉพาะประเพณีสักการะบูชาปูชนียสถาน (กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, สมเด็จพระเจ้า
บรมวงศ์เธอ, 2546) ซึ่งเป็นต้นทางของคติความเชื่อในไทย ผลจากการส่งพระสงฆ์ไทยไปศรีลังกาทำให้ทราบ
ว่าประเพณีชาวพุทธยังงดงามมั่นคงเป็นอย่างดี และ 3) ขอความอนุเคราะห์ การเดินทางไปมาระหว่างศรี
ลังกาและไทยสมัยนั้นเป็นปัญหาใหญ่ของชาวพุทธศรีลังกา เพราะถูกจำกัดโดยอังกฤษผู้เป็นเจ้าอาณานิคม
ด้วย จากการปิดกั้นของพระเถระผู้ใหญ่ด้วย พระสงฆ์ที่เดินทางมาไทยแต่ละรูปมักได้รับความอุปถัมภ์จาก
คหบดีหรือขุนนางผู้ใหญ่ ด้วยเหตุนั้น พระสงฆ์ศรีลังกาจึงต้องการความอนุเคราะห์จากพระมหากษัตริย์ไทย 
ด้วยการอำนวยความสะดวกการเดินทางและท่ีพักอาศัย  

ส่วนการปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับบุคคลชี้ให้เห็นผลหลายด้านเช่นกัน กล่าวคือ 1) การมอบไทย
ธรรม ส่วนใหญ่เป็นคัมภีร์และไทยธรรมอันเหมาะสมแก่สมณภาวะ ยกเว้นสิ่งของที่พระสงฆ์ศรีลังกาจัดถวาย
พระมหากษัตริย์ไทย ซึ่งส่วนใหญ่เป็นพระพุทธรูปและพระบรมสารีริกธาตุ 2) การแสดงความเป็นมิตร เป็น
การแสดงออกด้วยการช่วยเหลือและอำนวยความสะดวกกันและกัน ทั ้งในส่วนสถานที่พักและการให้
คำแนะนำ เพ่ือความเข้าใจถูกต้องตามพระธรรมวินัย และ 3) การสร้างความเข้าใจกันและกัน คณะสงฆ์และ
ขุนนางชาวศรีลังกาไม่รู้ประเพณีตามพระราชสำนักของไทย จึงพากันส่งจดหมายมาถวายพระมหากษัตริย์
บ้าง ถวายไทยธรรมอันไม่เหมาะสมบ้าง ขอความอุปถัมภ์จากพระมหากษัตริย์บ้าง ฝ่ายไทยเห็นว่าลักษณะ
ดังกล่าวน่าจะสร้างความรำคาญเบื้องพระยุคลบาท จึงทำหน้าที่ลิขิตสมณศาสน์ตอบ ด้วยการอธิบายวัตร
ปฏิบัติของพระสงฆ์ไทย ประเพณีวัฒนธรรมอันถูกต้อง และประเพณีปฏิบัติของพระราชสำนัก (พระมหา
พจน์ สุวโจ, 2567) ส่วนพระสงฆ์ศรีลังกาก็ชี้แจงไทยเช่นกัน เพราะเห็นว่ามีพระสงฆ์ศรีลังกาเดินทางไปไทย
หลายคณะ บางกลุ่มสร้างชื่อเสียงในด้านลบจนคนไทยติเตียน จึงเน้นย้ำว่าเป็นพฤติกรรมเฉพาะกลุ่มเทา่นั้น 
มิได้หมายถึงพระสงฆ์ศรีลังกาทั้งหมด  
 
อภิปรายผลการวิจัย (Research Discussion) 

1. การพระพุทธศาสนาของไทยในพุทธศตวรรษที่ 24 พบว่าสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นนั้น สถาบันที่
เข้ามาฟื้นฟูคณะสงฆ์คือพระมหากษัตริย์ เนื่องจากมองว่าบ้านเมืองไม่สงบประการหนึ่ง คณะสงฆ์อ่อนแอไม่
สามารถรวมกันเป็นเนื้อเดียวประการหนึ่ง สถาบันกษัตริย์จำเป็นต้องเข้ามาจัดระเบียบคณะสงฆ์เพื่อให้
เป็นไปในทิศทางเดียว เพราะถือว่าสถาบันสงฆ์เป็นหนึ่งในสถาบันหลักของบ้านเมือง การฟื้นฟูคณะสงฆ์เน้น
ความสำคัญไปยังสองทิศทาง หนึ่งนั้นคือการตรากฎหมายเพื่อควบคุมพฤติกรรมของพระสงฆ์ ซึ่งสมัยนั้นมี
พระสงฆ์ประพฤติอนาคารเป็นจำนวนมาก พร้อมจัดการการศึกษาเพื่อเป็นคู่มือให้พระสงฆ์ปฏิบัติตาม ส่วน
สองนั้นเป็นการสร้างและบูรณะอารามวิหาร เพื่อให้เพียงพอต่อพระสงฆ์ซึ่งกระจายกันอยู่ตลอดอาณาจักร 
พร้อมอุทิศที่ดินและคนงาน เพื่อดูแลรักษาคณะสงฆ์ให้สามารถปฏิบัติศาสนกิจได้อย่างง่าย  พร้อมกันนั้นก็
เสมือนการแสดงบทบาทของสถาบันกษัตริย์ในฐานะผู้ควบคุมและจัดระเบียบคณะสงฆ์ ให้เป็นไปในทิศทางที่
ตนเองกำหนด สอดคล้องกับอัจฉรา กาญจโนมัย ในงานวิจัยเรื ่อง “การฟื ้นฟูพระพุทธศาสนาในสมัย
รัตนโกสินทร์ตอนต้น (พ.ศ.2325-2394)” ซึ่งระบุว่าสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น พระพุทธศาสนาได้รับการทำนุ
บำรุงจากบุคคลหลายกลุ่มในสังคม โดยมีพระมหากษัตริย์เป็นผู้นำในการฟื้นฟูพระพุทธศาสนา ครั้นฝ่าย
อาณาจักรเข้ามามีส่วนเกี่ยวข้องกับการฟื้นฟูอย่างใกล้ชิด จึงทำให้รูปแบบการปกครองฝ่ายพุทธจักรบาง
ประการคล้ายคลึงกับรูปแบบการปกครองของรัฐ ส่วนการฟื้นฟูพระพุทธศาสนาสมัยนี ้มุ ่งสร้างและ
ปฏิสังขรณ์วัดเป็นสำคัญ จึงทำให้เกิดวัดวาอารามเป็นจำนวนมาก ประกอบกับวัดมีที่ดินและแรงงานข้าคน 

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962


Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

63 

จึงทำให้วัดมีความมั่นคงทางเศรษฐกิจ ส่งผลให้สถาบันพุทธศาสนาสามารถทำหน้าที่ทางสังคมได้ดี พระสงฆ์
จึงมีบทบาทในฐานะเป็นที่พ่ึงพิงของชาวไทย (อัจฉรา กาญโนมัย, 2523) 

2. การพระพุทธศาสนาของศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 พบว่าพระพุทธศาสนาเผชิญภัยร้ายแรง
สองด้าน หนึ่งนั้นเป็นศึกษาภายในอันเนื่องมาจากอาณาจักรแคนดีปกครองโดยกษัตริย์ทมิฬราชวงศ์นายักกร์
แห่งอินเดียใต้ ขณะที่อาณาประชาราษฎร์เป็นชาวสิงหล แม้กษัตริย์จะหันหันมานับถือพระพุทธศาสนา แต่ร
ด้านการเมืองกลับแต่งตั้งพระประยูรญาติเข้าทำหน้าที่แทนขุนนางชาวสิงหล พวกขุนนางและพระสงฆ์จึง
รวมตัวกันต่อต้านแล้วเชิญชวนอังกฤษเข้ายึดครองอาณาจักรแคนดี ส่วนสองนั้นคือศึกภายนอก ครั้นอังกฤษ
เข้าปกครองเกาะลังกาทั้งหมดแล้ว ได้สร้างเพทุบายทำสนธิสัญญารักษาและคุ้มครองพระพุทธศาสนา แต่
ความจริงคืออังกฤษสนับสนุนคริสต์ศาสนาให้เป็นศาสนาแห่งรัฐ โดยก่อตั้งโรงเรียนเพื่อเปลี่ยนชาวสิงหล
เข้ารีตเป็นคริสต์ ส่วนพระสงฆ์ออกกฎหมายห้ามเผยแผ่พระพุทธศาสนาในที่สาธารณะ  ขณะเดียวกัน
บาทหลวงก็มีบทบาทต่อนวัตกรรมใหม่ เช่น การจัดระบบการเรียนการสอน การจัดพิมพ์เอกสาร และการจัด
องค์กรอย่างเป ็นระบบ สอดคล้องกับ Charles Winston Karunaratna ซึ ่งเข ียนดุษฎีน ิพนธ ์เร ื ่อง 
“Buddhism and Christianity in Ceylon (1796-1948)” ระบุว ่าสมัยอังกฤษปกครองเกาะลังกานั้น 
บาทหลวงชาวคริสต์เสนอหลักการเพื่อสร้างเกาะลังกาให้สันติสุข หนึ่งนั้นคือการเปลี่ยนชาวสิงหลให้เข้ารีต
เป็นคริสต์ โดยวางแผนการก่อตั้งโรงเรียนสอนวัฒนธรรมชาวตะวันตก การอนุญาตให้บาทหลวงสามารถเผย
แผ่คริสต์ศาสนาได้อย่างเสรี และโน้มน้าวชักชวนพระเถระผู้ใหญ่ให้เข้ารีตเป็นคริสต์ด้วยการเสนอตำแหน่ง
ชั้นสูง ส่วนพระสงฆ์ให้ออกมาตราการควบคุมการประกอบศาสนกิจ  (Charles Winston Karunaratna, 
1974: abstract) 

3. การปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 พบว่าการ
ปฏิสัมพันธ์ดังกล่าวมีลักษณะสงเคราะห์เกื้อกูลกัน โดยฝ่ายไทยต้องการสืบข่าวการพระศาสนาว่าพระสงฆ์
และชาวพุทธศรีลังกาศรัทธามั่นคงในพระพุทธศาสนาหรือไม่ ขนบธรรมเนียมอันดีงามยังรักษากันอยู่หรือไม่ 
เพราะเห็นว่าสมัยนั้นเกาะลังกาตกเป็นอาณานิคมของอังกฤษเรีบบร้อยแล้ว ข้อกังขาดังกล่าวเป็นเหตุให้ส่ง
พระสงฆ์ไปสืบพระศาสนายังเกาะลังกา ซึ่งได้รับการดูแลต้อนรับเป็นอย่างดีจากชาวพุทธศรีลังกา พร้อมรับรู้
ความเป็นไปของพระพุทธศาสนาอย่างชัดเจน นอกจากนั้น ยังได้คัมภีร์หายากมาคัดลอกเก็ บไว้ศึกษาด้วย 
ส่วนฝ่ายศรีลังกามองว่าอังกฤษไม่ได้สนับสนุนพระสงฆ์เหมือนสมัยกษัตริย์ปกครอง ครั้นพระมหากษัตริย์ไทย
มีปฏิสัมพันธ์ไมตรีด้วย ก็ขอความอนุเคราะห์การเดินทางไปมาระหว่างศรีลังกาและไทย อีกด้านหนึ่งก็ขอ
ความอนุเคราะห์การบวชในคณะสงฆ์ธรรมยุต ซึ่งก่อตั้งโดยพระวชิรญาณเถระผู้เป็นเชื้อพระวงศ์ชั้นสูง 
สอดคล้องกับพิมพ์รำไพ เปรมสมิทธิ์ ซึ่งเขียนวิทยานิพนธ์เรื่อง “ความสัมพันธ์ทางพุทธศาสนาระหว่างไทย
กับศรีลังกา ตั้งแต่รัชกาลสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ จนถึงรัชกาลพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว” พบว่าจุดประสงค์หลักของการติดต่อระหว่างไทยกับศรีลังกาในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นมี 2 
ประการ คือ 1) เพื่อต้องการทราบความเป็นไปในทางพุทธศาสนา และ 2) เพื่อแลกเปลี่ยนความรู้ในทาง
พระพุทธศาสนา ผลการติดต่อระหว่างไทยกับลังกาเกิดประโยชน์ 3 ทาง คือ 1) ทำให้เรียนรู้พุทธศาสนากัน
และกัน โดยเฉพาะสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว มีพระสงฆ์ศรีลังกาเดินทางมาไทยหลายคณะ 
และพำนักวัดบวรนิเวศวิหาร ได้มีโอกาสสนทนาแลกเปลี่ยนความเห็นกับคณะสงฆ์ธรรมยุต 2) ทำให้ทราบว่า
พระเขี้ยวแก้วในฐานะสิ่งสำคัญสูงสุดของชาวพุทธศรีลังกา ยังมีการรักษาคุ้มครองและประกอบพิธีบูชาเป็น
ประจำ และ 3) ทำให้บทบาทของอังกฤษต่อพระพุทธศาสนา ซึ่งเบื้องต้นถวายความอุปถัมภ์เป็นอย่างดี 
ต่อมาครั้นเห็นวส่าพระสงฆ์พากันต่อต้านจึงลดบทบาทเสีย และ 3) ทำให้ทราบว่าพระสงฆ์ศรีลังกาต้องการ



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

64 

บวชกับคณะสงฆ์ธรรมยุต เพราะทราบถึงวัตรปฏิบัติอันดีงามของคณะสงฆ์ธรรมยุต (พิมพ์รำไพ เปรมสมิทธิ์, 
2523: 91-112)  
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 

การปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกาในพุทธศตวรรษที่ 24 เน้นเฉพาะด้าน
ศาสนาและจำกัดขอบเขตเฉพาะต้นกรุงรัตนโกสินทร์ แต่ยังมีประเด็นเพิ่มเติมน่าสนใจจึงขอเสนอแนะ ดังนี้ 

1. บทบาทของอังกฤษต่อการปฏิสัมพันธ์ทางพระพุทธศาสนาระหว่างไทยและศรีลังกา เนื่องจากสมัย
นั้นอังกฤษสามารถยึดครองเกาะลังกาได้เรียบร้อยแล้ว ปัญหาชวนสงสัยคือเหตุใดอังกฤษจึงสนับสนุน
พระสงฆ์ศรีลังกาอย่างดียิ่ง และดูแลต้อนรับคณะสงฆ์ไทยเป็นอย่างดี เพราะสมัยนัั ้นอังกฤษได้ส่ง John 
Crawfurd เป็นทูตเดินทางมาไทยเพ่ือทำการค้าแต่ถูกปฏิเสธ 

2. คณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายในสายตาของพระสงฆ์ศรีลังกา สมณศาสน์ฝ่ายศรีลังการะบุว่าพระสงฆ์ศรี
ลังการับรู้ความเป็นไปของคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายแห่งวัดบวรนิเวศวิหาร ในฐานะเป็นคณะสงฆ์ผู้งดงามด้วย
วัตรปฏิบัติ และพระวชิรญาณเถระในฐานะหัวหน้าเป็นเชื้อพระวงศ์ชั ้นสูง ปัญหาชวนวิเคราะห์คือกรณี
พระสงฆ์ศรีลังกาต้องการบวชในคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายมีอะไรเป็นแรงจูงใจ 

3. ทัศนคติของคณะสงฆ์อมรปุรนิกาย สมณศาสน์ฝ่ายศรีลังการะบุว่าคณะสงฆ์กลุ่มนี้เดินทางไปบวช
แปลงที่เมืองอมรปุระของพม่า แล้วกลับมาก่อตั้งอมรปุรนิกาย ต่อมาได้ติดต่อกับคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย
แล้วทราบว่าคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายเป็นเชื้อสายเดียวกับพวกตน จึงพยายามเชื่อมโยงเหตุการณ์ทาง
ประวัติศาสตร์ให้เห็นว่าสืบสายมาจากแหล่งเดียวกันคือกัลยาณีสีมาแห่งเมืองหงสาวดี 

4. การวิเคราะห์ข้อมูลด้วยการกำหนดกรอบระยะเวลา เนื่องจากเหตุการณ์ของไทยและศรีลังกาใน
พุทธศตวรรษที่ 24 มีเอกสารชั้นปฐมภูมิเป็นจำนวนมาก หากมีการวิเคราะห์ในเชิงลึกน่าจะสะท้อนให้เห็น
หลายบริบท ทั้งการเมือง การศาสนา การค้า และความสัมพันธ์กับประเทศอ่ืน 
 
เอกสารอ้างอิง (References) 
กฎหมายตราสามดวง เล่ม 4. (2505). พระนคร: องค์การค้าของคุรุสภา. 
กรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ. (2508). ประดิษฐานพระสงฆ์คณะธรรมยุติกนิกายและ

นิยายเรื่องตาม่องล่าย. ธนบุรี: สหประชาพาณิชย์. 
กรมพระสมมตอรพันธุ์, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ. (2545). เรื่องแต่งตั้งพระราชาคณะผู้ใหญ่ในกรุงรัตนโกสินทร์ 

เล่ม 1-2. กรุงเทพฯ: บริษัท รุ่งศิลป์การพิมพ์ (1977) จำกัด. 
กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ. (2546). เรื่องประดิษฐานพระสงฆ์สยามวงศ์ใน

ลังกาทวีป. กรุงเทพฯร: สำนักพิมพ์มติชน. 
เจ้าพระยาทิพากรวงศ์ (ขำ บุนนาค). (2555). พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 1-4 เล่ม 1-2. 

นนทบุรี: ศรีปัญญา. 
ประชุมพระราชปุจฉา เล่ม 1-2. (2550). สำนักพิมพ์คณะรัฐมนตรี และราชกิจจานุเบกษา. 
พิมพ์รำไพ เปรมสมิทธ์. (2525). ความสัมพันธ์ทางพุทธศาสนาระหว่างไทยกับลังกาตั้งแต่รัชกาลสมเด็จพระ

เจ้าอยู่หัวบรมโกศจนถึงรัชกาลพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว [วิทยานิพนธ์ปริญญา
มหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย]. 

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962


Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December 
วารสารราชภัฏสุรินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  Suvaco., P., sripanyavikrom,.S., Chueram., W., & Sukprasert, C. (2025). Buddhist Relation between Thailand and 
Sri Lanka in 17th-18th Century. Journal of Academic Surindra Rajabhat, 3(6), 53-66. 
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 3035 

65 

พระมหาพจน์ สุวโจ. (2567). 200 ปี วชิรญาณานุสรณ์: สมณศาสน์ระหว่างไทยและศรีลังกา. นครปฐม: 
สาละพิมพการ. 

มหามกุฎราชานุสสรณีย์. (2511). พระนคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สนามหลวงแผนกบาลี. (2548). การศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกบาลี. กรุงเทพฯ: อาทรการพิมพ์. 
หนังสือโอวาทานุสาสนี. (2547). พระนคร: โรงพิมพ์ไทย ณ สะพานยศเส. 
อัจฉรา กาญจโนมัย. (2523). การฟื้นฟูพระพุทธศาสนาในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น (พ.ศ.2325-2394) 

[วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย]. 
Ahungalle Arunatilaka.  (1999).  Golden Links Myanmar-Sri Lanka.  Colombo:  S.  Godage and 

Brothers Publishers.  
Charles Winton Karunaratna.  (1974).  Buddhism and Christianity in Ceylon, 1796-1948.  PhD. 

Dissertation, University of London. 
H.A.J. Hulugalle. (2002). British Governors of Ceylon. Colombo: Arjuna Hulugalle Dictionaries. 
H.W. Codrington. (1995). A Short History of Ceylon. New Delhi: Asian Educational Services. 
John Clifford Holt. (1996). The Religious World of Kirti Sri: Buddhism, Art, and Politics in Late 

Medieval Sri Lanka. Oxford: Oxford University Press. 
K. M.  Padmasiri Kulasekera. (1984). British Administration in the Kandyan Provinces of Sri 

Lanka, 1813-1833. PhD. Dissertation, University of London. 
Kitsiri Malalgoda.  (1976).  Buddhism in Sinhalese Society 1750-1900.  Berkeley:  University of 

California Press. 
K.M.P. Kulasekera. (1984). British Administration in the Kandyan Provinces of Sri Lanka, 1815-

1833, with Special Reference to School Change. PhD. Dissertation, University of 
London. 

L.S. Dewaraja. (1988). The Kandyan Kingdom of Sri Lanka 1707-1782. Colombo: Lake House 
Investments LTD. 

Punchibandara Dolapihilla. (1959). In the Days of Sri Wickramarajasingha: Last King of Kandy. 
Maharagama: Saman Press. 

T.G. Kulatunge. (2018). Buddhist Nikayas in Sri Lanka. Nugegod: Taranjee Printers. 
Thomas Moscrop and Arthur Restarick. (1890). Ceylon and Its Methodism. London: Robert 

Culley. 
Upali Chandrabhaya Wickremeratne. (1964). The British Administration of the Maritime 

Provinces of Ceylon 1796-1802. PhD. Dissertation, University of London. 
 
 
 
 
 
 



วารสารราชภฏัสรุินทร์วิชาการ : ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 6 (2568) : พฤศจิกายน-ธันวาคม 
Journal of Academic Surindra Rajabhat : Vol. 3 No. 6 (2025) : November-December ISSN 2822-0870 (Print) ISSN 2822-0889 (Online) 

Citation :  พระมหาพจน์ สุวโจ, พระครูศรีปัญญาวกิรม, ไว ซึรัมย์ และชยาภรณ์ สขุประเสรฐิ. (2568). การปฏิสัมพันธท์างพทุธศาสนาระหว่าง
ไทยและศรีลังกาในพทุธศตวรรษที่ 24. วารสารราชภัฏสุรินทรว์ิชาการ, 3(6), 53-66. https://doi.org/10.65205/jasrru.2025. 
3035  

66 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962
https://doi.org/10.65205/jasrru.2025.%202962

