
Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 45

การจััดการความเครีียดตามหลัักพุุทธธรรม

Stress Management Based on Buddhism

เขม เมืืองมา
Kem Mueangma

เทศบาลตำบลสิิริิราช

Siriraja Subdistrict Municipality 

 Corresponding Author, Email: kemmueangma1993@gmail.com 

Received: 2024-06-19 Revised: 2024-06-24 Accepted: 2024-06-26

บทคััดย่่อ
บทความวิิชาการนี้้�มีีวััตถุุประสงค์์เพ่ื่�อศึึกษาการจััดการความเครีียดตามหลััก

พุุทธธรรม โดยศึึกษาจากพระไตรปิิฎกและเอกสารวิิชาการที่่�เกี่่�ยวข้้อง ผลการศึึกษาพบว่่า 

ความเครีียด คืือ การสนองตอบที่่�ระบุุชััดเจนไม่่ได้้ของบุุคคลที่่�มีีต่่อสถานการณ์์บางอย่่าง ซึ่่�ง

คุกุคามต่่อความปลอดภัยัของชีีวิต เป็็นผลให้้บุุคคลมีีการปรัับตัวัทั้้�งทางด้้านร่า่งกายและจิิตใจ มีี

สาเหตุมุาจากการกระตุ้้�นของปัจัจัยัภายนอกและจากปฏิกิิริิยิาตอบสนอง เช่น่ ความกังัวล ความ

เสีียใจ ความตื่่�นกลััว เป็็นต้้น ซ่ึ่�งส่่งผล 3 ทาง คืือ ทางร่่างกาย ทางจิิตใจ และทางพฤติิกรรม 

การบริิหารจิิตเป็็นวิิธีีการจััดการความเครีียดตามหลัักพุุทธธรรม เพราะพุุทธศาสนาถืือว่่าจิิต

ที่่�ไม่่สามารถรู้้�ทัันอารมณ์์ย่่อมแปรปรวน มีีสภาพเป็็นทุุกข์์ การบริิหารจิิตอย่่างถููกต้้องปรากฏ

อยู่่�ในคำสอนเรื่่�องสติิปััฏฐาน โดยเฉพาะในข้้อจิิตตานุุปััสสนาสติปััฏฐาน คืือ การกำหนดรู้้�จิต

ของตนเองด้้วยกำลัังของสมาธิิ นอกจากนั้้�นยัังมีีหลัักการจััดการความเครีียดตามหลัักภาวนา 

4 ได้้แก่่ กายภาวนา ศีีลภาวนา จิิตตภาวนา และปััญญาภาวนา ซึ่่�งถืือเป็็นหลัักของการแก้้

ความเครีียดแบบองค์์รวม

คำสำคััญ : การจััดการความเครีียด, หลัักพุุทธธรรม, พระพุุทธศาสนา

Abstract
This article aims to present the concept of strain management based 

on Buddhism. This article studied from the Tripitaka and related academic doc-

uments. The result revealed that stress is an indecisive response of a person to 



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256746

certain situations which threatens the safety of life. As a result, individuals are 

physically and mentally adaptable. Stress is caused by external stimuli and by 

reactions such as anxiety, anger, panic, etc. Stress negative affects 3 ways: phys-

ical, mental and behavioral. Mental administration is a method of stress man-

agement in Buddhism. Buddhism is considered a mental disorder that cannot be 

cognizable. Proper mental management appears in the doctrine of mindfulness, 

especially in the psychic mindset. Moreover, there are the 4 stress managements 

of Buddhism are: physical development, moral development, emotional devel-

opment and intellectual development.

Keywords: Stress management, Dhamma principle, Buddhism

บทนำ
ดาไลลามะกล่า่วว่า่ “ปัญัหาของมนุษุย์ทุ์ุกวันันี้้� คืือความพร่องจิติวิญิญาณ และการ

แก้้ไขปััญหาของมนุุษยชาติิคืือการปฏิิวััติิทางจิิตวิิญญาณ (Spiritual Revolution)” เม่ื่�อจิิตได้้

รัับการพััฒนาแล้้ว จะส่่งผลไปถึึงการพััฒนากายและวาจาไปโดยอััตโนมััติิ ความบกพร่่องทาง

จิิตวิิญญาณ ตามคำกล่่าวน้ี้�คืือปััญหาทางจิิตที่่�เกิิดขึ้้�นกัับมนุุษย์์ในภาวะที่่�โลกเปลี่่�ยนแปลงไป

อย่่างรวดเร็็ว จนตนเองไม่่สามารถปรัับตััวให้้เข้้ากัับสถานการณ์์ จนทำให้้เกิิดความเครีียด ซึ่่�ง

ถืือเป็็นโรคร้้ายอย่่างหนึ่่�งที่่�คุุกคามมนุุษย์์ในปัจจุบััน โรคเครีียด (Acute Stress Disorder คืือ 

ภาวะที่่�ต้อ้งเผชิิญแรงกดดัันจากเหตุุการณ์ร้์้ายแรง ซ่ึ่�งภาวะดัังกล่า่วเกี่่�ยวข้อ้งกัับการตอบสนอง

ของร่่างกายและจิิตใจ ผู้้�ที่่�ผ่า่นเหตุุการณ์ซ่์ึ่�งก่่อให้้เกิิดความเครีียด จะเกิิดอาการเครีียดประมาณ

หนึ่่�งเดืือน หากเกิิดอาการนานกว่่านั้้�นจะกลายเป็็นโรคเครีียดหลัังเกิิดเหตุุสะเทืือนขวัญ ดัังนั้้�น 

ความเครีียดหรืือโรคเครีียดนี้้�จึึงเป็็นปััญหาที่่�ต้้องได้้รัับการแก้้ไขอย่่างทัันท่วงทีี และเนื่่�องจาก

ความเครีียดเป็็นภาวะที่่�เกิิดขึ้้�นกัับจิิต จึึงต้้องแก้้ไขที่่�จิิตเป็็นอัันดัับแรก

ความเครีียดส่่งผลต่่อชีีวิต แบ่่งได้้ 2 ด้้าน คืือ ด้้านที่่�หนึ่่�ง ผลต่่อสุุขภาพทางกาย 

ได้แ้ก่ ่อาการไม่ส่บายทางกายต่า่งๆ เช่น่ ปวดศีีรษะ ปวดเมื่่�อยตามส่ว่นต่า่งๆ ของร่า่งกาย ความ

ผิิดปกติิของหััวใจ ความดัันโลหิิตสููง โรคกระเพาะ อาการท้้องผููกท้้องเสีียบ่่อยๆ นอนไม่่หลัับ 

หอบหืืด เสื่่�อมสมรรถภาพทางเพศ ฯลฯ ด้า้นที่่�สอง ผลต่อ่สุขุภาพจิตินำไปสู่่�ความวิติกกังัวล ซึมึ

เศร้า้ กลัวัอย่า่งไร้เ้หตุผุล อารมณ์ไ์ม่ม่ั่่�นคงเปลี่่�ยนแปลงง่า่ย หรืือโรคประสาทบางอย่า่ง นอกจาก

นี้้�ความเครีียดส่่งผลต่่อร่่างกายและจิิตใจย่่อมส่่งผลถึึงประสิิทธิิภาพในการทำงาน สััมพัันธภาพ



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 47

ต่่อครอบครััวและบุุคคลแวดล้้อม และเม่ื่�อประสิิทธิิภาพในการทำงานตกต่่ำ สััมพัันธภาพเส่ื่�อม

ถอยลง จิติใจย่อ่มได้ร้ับัความตึงึเครีียดมากขึ้้�นซ้้ำซ้อ้น นับัว่า่ความเครีียดเป็น็ภัยัต่อ่ชีีวิติอย่า่งยิ่่�ง 

(หงษ์์ศิิริิ ภิิยโยดิิลกชััย และคณะ, 2558: 2)

หลักัธรรมในพระพุุทธศาสนาเถรวาทล้้วนมีีความสััมพันัธ์ก์ับัชีีวิติมนุษุย์ใ์นทุกแง่ทุ่กุ

มุมุ ทุกุเพศ ทุกุวัยั ทั้้�งต่อ่ตนเอง ต่อ่ผู้้�อื่่�นและสังัคมส่ว่นรวม เป็น็หลักัคำสอนที่่�เน้น้การพัฒันาโดย

การฝึึกฝนปฏิิบััติิทางกาย วาจา และจิิตใจให้้เกิิดความรู้้� มีีพลัังในการสร้้างสรรค์์แต่่สิ่่�งที่่�ดีีงาม

และมีีประโยชน์ ์แม้จ้ะมีีแนวทางการที่่�ครอบคลุมุพฤติกิรรมทั้้�ง 3 ด้า้น แต่เ่น้น้ไปที่่�การฝึึกอบรม

ทางจิิตเป็็นสำคััญ เพราะจิิตเป็็นจุุดเริ่่�มต้้นแห่่งการประพฤติิปฏิิบััติิ การกระทำการแสดงออก

ของมนุุษย์์และสััตว์์ล้้วนเกิิดมาจากจิิตทั้้�งสิ้้�น จิิตที่่�ดีีที่่�ฝึึกมาแล้้วเกิิดการกระทำดีี ทำให้้มีีความ

สุุข ในทางตรงกัันข้้ามจิิตที่่�มีีปััญหาจะทำให้้เกิิดพฤติิกรรมอัันไม่่เหมาะสม ก่่อความทุุกข์์ให้้กัับ

ตััวเองและผู้้�อื่่�น

ในพระพุทุธศาสนามีีทรรศนะว่่า ทั้้�งความสุขุและความทุกุข์์ล้้วนมีีสาเหตุุมาจากภายใน

จิติใจของมวลมนุุษย์์เอง ดังัพุุทธพจน์ที่่�ว่่า “จิิตเตน นีียติิ โลโก จิติเตน ปริกิิิสสติ จิติฺตฺสฺฺส เอกธมมสฺฺส 

สพเพว วสมนวคููติ โลกอัันจิตย่่อมนำไป อันัจิตย่่อมเสืือกไสไป โลกทั้้�งหมดเป็็นไปตามอำนาจของธรรม

อย่่างหนึ่่�ง คืือ จิติ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่่ม 15 ข้้อ 181: 46) นั่่�นหมายถึึงจิิตเป็็นตัวนำในร่างกาย

ของมนุษุย์์และควบคุมุทุกุสิ่่�งทุกุอย่่างไว้้ ความทุกุข์์ที่่�เกิดิขึ้้�นกับมนุษุย์์เป็็นปัญหาที่่�เกิดิจากการที่่�จิติใจ

ไม่่สามารถควบคุุมรููป เสีียง กลิ่่�น รส โผฎฐััพพะและธรรมารมณ์์ ที่่�โถมซััดเข้้ามาสู่่�ชีีวิตได้้ จิติที่่�ไม่่เข้้ม

แข็ง็จะไหลไปตามกระแสที่่�มากระทบ หากเป็็นฝ่ายที่่�น่่าพึึงพอใจ (อิิฏฐารมณ์์) ก็ก่็่อให้้เกิดิความสุุข หาก

เป็็นฝ้ายที่่�ไม่่พอใจ (อนิิฎฐารมณ์์) ก็ก่็่อให้้เกิิดความทุุกข์์ สำหรัับความเครีียดนั้้�นถืือเป็็นอารมณ์์ที่่�ชั่่�วร้้าย 

เป็็นบ่อเกิิดของความทุุกข์์ทั้้�งหมด ที่่�ก่่อตัวัจากจิติใจและส่่งผลไปถึงึร่่างกายได้้ในที่่�สุดุ

การจัดัการความเครีียด หมายถึึง การที่่�บุคุคลทำให้้ความเครีียดลดลงหรืือขจัดัให้้หมด

ไป เพื่่�อป้้องกัันหรืือลดความทุุกข์์ทรมานที่่�เกิดิจากความเครีียดโดยบุุคคลจะใช้้สติปัิัญญาในการเลืือก

วิธิีีการจััดการความเครีียดที่่�เคยใช้้แล้้วประสบความสำเร็จ็ และหากวิธิีีใดแล้้วไม่่ประสบความสำเร็จ็ 

บุคุคลนั้้�นก็จ็ะเลืือกวิธิีีการจัดัการความเครีียดวิิธีีอื่�น (ชวิศิา แก้้วอนันัต์ และคณะ, 2562: 159-174) 

การจัดัการความเครีียดจึงึมีีความจำเป็็นเป็็นอย่่างยิ่่�ง โดยเฉพาะหลักัธรรมในพระพุทุธศาสนาที่่�มุ่่�งเน้้น

ในการบริหิารจิตเพื่่�อให้้พ้้นทุกข์์ พบสุขุ โดยเน้้นที่่�การเข้้าใจตามสภาพอารมณ์์ที่่�เกิดิขึ้้�น บนพื้้�นฐาน

แนวคิิดว่่า “จิิตของผู้้�คงที่่�นั้้�นเป็็นจิติตั้้�งมั่่�น ไม่่หวั่่�นไหวไม่่เกาะเกี่่�ยวด้้วยอารมณ์์” (พระไตรปิฎกภาษา

ไทย เล่่ม 22 ข้้อ 55: 539) หลัักการพัฒนาจิิตทางพระพุุทธศาสนาจึึงสามารถนำมาเป็็นแนวทางในการ

บริหิารความเครีียดได้้ เพราะจิติที่่�บริหิารดีีแล้้ว พัฒันาดีีแล้้ว ฝึึกดีีแล้้วนำสุขุมาให้้



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256748

เนื้้�อหา
1. แนวคิิดเกี่่�ยวกัับความเครีียด

ความหมายของความเครีียดสามารถ แบ่่งได้้ 3 แบบ ตามลัักษณะแนวคิิดของ

การศึึกษาแบบแรก คืือ ความเครีียดถููกมองตามลัักษณะแนวคิิดการตอบสนอง (Response) 

แบบสอง คืือความเครีียดถููกมองตามลัักษณะแนวคิิดของสิ่่�งกระตุ้้�น (Stimulus) และแบบ

สุุดท้้าย คืือ ความเครีียดถููกมองตามลัักษณะร่่วมกัันของแนวคิิดแบบแรกและแบบสอง นั่่�น

คืือ การรับรู้้�เกี่่�ยวกัับการมีีปฏิิสััมพัันธ์์ (Interaction) ที่่�เกิิดขึ้้�นระหว่่างบุุคคลกัับสิ่่�งแวดล้้อม  

(เจษฎา คููงามมาก, 2555: 4) ความเครีียดคืือการสนองตอบที่่�ระบุชุัดัเจนไม่ไ่ด้ข้องบุคุคลที่่�มีีต่อ่

สถานการณ์์บางอย่่าง ซึ่่�งคุุกคามต่่อความปลอดภััยของชีีวิิต การตอบสนองนี้้�ลัักษณะเฉพาะใน

แต่ล่ะบุคุคล ไม่จ่ำเป็น็ต้อ้งเหมืือนกันั และปรากฏให้เ้ห็น็ในรููปของการแสดงออกบางอย่า่ง เป็น็

ผลให้้บุุคคลมีีการปรัับตััวทั้้�งทางด้้านร่่างกายและจิิตใจ (สุุวณีีย์์ เกี่่�ยวกิ่่�งแก้้ว, 2527: 92)

ณรงค์์ ใจเที่่�ยง (2559: 11) กล่่าวว่่า ความเครีียด เป็็นสภาวะขัับเคลื่่�อนของบุุคคล

ใดๆ ที่่�ประสบกัับโอกาส ข้้อจำกััด หรืือความต้้องการหนึ่่�งๆ ที่่�ไปสััมพัันธ์์กัับสิ่่�งที่่�ตนเองมีีความ

ปรารถนา และมองดููผลลัพัธ์น์ั้้�นในเชิงิไม่ม่ั่่�นใจ หรืือได้เ้ล็ง็เห็น็ความสำคัญั การตอบโต้ข้องบุคุคล

ทางด้้านร่างกาย และอารมณ์ ์ต่อ่สิ่่�งใดสิ่่�งหนึ่่�งที่่� เขามองเห็็นว่าสิ่่�งนั้้�นมาคุุกคามความสงบสุุขของ

ตนในลัักษณะที่่�จะสู้้� (Fight) หรืือจะหนีี (Flight) การตััดสิินใจนี้้�ทำให้้เกิิดความเครีียดขึ้้�นมาได้้

จากการศึกึษาของ Goodell และคณะ (1986: 99-100) พบว่า่ การเกิดิความเครีียด

มีี 2 รููปแบบ ได้้แก่่

1. ความเครีียดที่่�เกิิดจากการกระตุ้้�นของปััจจััยภายนอก (A stimulus-based 

model of stress : External Factors รููปแบบการเกิิดความเครีียดในลักษณะนี้้�ได้้นำแนว

ความคิิดในวิิชาฟิิสิิกส์์และวิิศวกรรมมาจัับต้้องกัับการเกิิดความเครีียด โดยเปรีียบความเครีียด

ได้้กัับแรงต้้านที่่�มนุุษย์์ขัับออกมาจากภายในตน เพื่่�อต้้านกับแรงกดดัันภายนอกที่่�มากระทบ 

และจากสภาวะการต้านนั้้�นเองก็็ให้้เกิิดความเครีียด สิ่่�งต่่าง ๆ  ที่่�อยู่่�บนโลกนี้้� ไม่่ว่่าจะเป็็นสิ่่�งมีี

ชีีวิิต หรืือไม่่มีีชีีวิตก็็ตามก็็มีีความสามารถรัับความต้้านทานอยู่่�ในระดัับหนึ่่�ง ถ้้าต้้องทานรัับสิ่่�ง

ที่่�หนัักเกิินกำลัังก็็จะเป็็นอัันตราย เสีียหาย ซึ่่�งอาจเกิิดขึ้้�นเป็็นการชั่่�วคราวหรืือถาวรก็็ได้้ สิ่่�ง

ที่่�ก่่อความเครีียดในลัักษณะปััจจััยภายนอกในทฤษฎีีนี้้� มัักจะให้้ความสำคััญแก่่แหล่่งที่่�เกิิด

ความเครีียดที่่�เกิิดขึ้้�นในลักัษณะที่่�สัมัผัสัและมองเห็น็ได้ ้เช่น่ ลักัษณะของสภาพของการทำงาน 

ภายใต้้อุุณหภููมิิสููง หรืือต่่ำเกิินไป แสง เสีียง หรืือสภาพชุุมชนที่่� แออััด 

2. ความเครีียดที่่�เกิิดจากปฏิิกิิริิยาตอบสนอง (A response-based model of 

stress : Personal Factors) รููปแบบการเกิิดความเครีียดในลัักษณะนี้้� มีีเรื่่�องเกี่่�ยวข้้องเฉพาะ



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 49

คุุณสมบััติิของบุุคคลใน 5 ประการ ดัังนี้้�

1) Cognitive Appraisal เป็็นความเครีียดที่่�เกิิดจากการใช้้ความรู้้�สึึกตนเองมา

กำหนดพิิจารณาว่่าสิ่่�งที่่�พบเห็็นเป็็นความเครีียด แล้้วเกิิดความเครีียดขึ้้�น ดุุจดังคำพููดในละคร

เรื่่�อง Hamlet ของ Williams Shakespeare ว่า่ “แท้้จริิงสรรพสิ่่�งใดหาได้้ดีีหรืือเลวร้้ายไม่่ หาก

แต่่ว่่าเจ้้าตััวการความคิิดที่่�เพ่่งเล็็งไปให้้เป็็นเช่่นนั้้�น” “There is nothing good or bad, but 

thinking makes it so.”

2) Experience ประสบการณ์์การสััมผััสกัับความเครีียดต่่างๆ ที่่�ผ่่านเข้้ามา จะ

ถููกมองว่่าเป็็นสาเหตุุแห่่งความเครีียดหรืือไม่่ ขึ้้�นอยู่่�กับระดัับความคุ้้�นเคยกัับเหตุุการณ์น์ั้้�นมาก

น้้อยเพีียงใด ประสบการณ์์ดัังกล่่าวหมายถึึง จากประสบการณ์์ตรง การสั่่�งสอน การเรีียนรู้�ให้้

เกิิดการ ระวัังภััย หรืือความกัังวลในสิ่่�งนั้้�นๆ คืือ วััคซีีนรัับความเครีียดได้้มากน้้อยของแต่่ละ

บุุคคลนั้้�นเอง

3) Demand ความปรารถนาอย่่างแรงกล้้า เป็็นสาเหตุุแห่่งความเครีียดอัันเกิิด

จากการไม่ไ่ด้ร้ับัผลตามที่่�คาดหวังั หรืือไม่ม่ีีความสามารถในการดำเนินิการได้อ้ย่า่งที่่�หวังั ความ

ต้อ้งการ ความปรารถนาอย่่างแรงกล้้า เป็็นความรู้้�สึกึกระตุ้้�นความเครีียดให้้สููงขึ้้�นในทันทีีทันใด

ในขณะที่่�รู้้�สึึกไม่่เป็็นอย่่างที่่�คาดหวััง

4) Interpersonal Influence การมีีปฏิสัิัมพันัธ์ก์ับัผู้้�อื่่�นที่่�ก่อ่ให้้เกิดิความเครีียด 

เมื่่�อไม่่มีีการสมาคมกัับใคร ความเครีียดจากผู้้�คนก็็แทบไม่่มีี เม่ื่�อต้้องมีีคนอยู่่�ใกล้้ชิิดมาก ๆ 

หรืือการจากหายของผู้้�คนไป ก็็ก่่อให้้เกิิดความเครีียดได้้เช่่นกัน แต่่จะมากหรืือน้้อยขึ้้�นอยู่่�กับ

สััมพัันธภาพที่่�ดีีหรืือไม่่ดีีต่อกัันอยู่่�ระดัับใด รัักกัันมากจากกัันไปก็็เครีียด กัังวล เสีียใจ เกลีียด

กัันจากไปก็็ชอบใจ ดัังนี้้�เป็็นต้้น

5) A state of stress การแสดงออกสภาวะการเครีียด และอาการที่่�แสดงออก

มาจากความพยายามในการจัดัการต่อการเกิิดความเครีียดของคนนั้้�น มีีลักัษณะต่่างๆ กันั บาง

คน สููบบุุหรี่่�มวนต่อมวน เพิ่่�มการดื่�มสุุรา พึ่่�งยานอนหลัับ ถ้้าปล่่อยความเครีียดให้้อยู่่�ในระยะ

ยาวอาจจะแสดงออกมาในลัักษณะโรคภััยไข้้เจ็็บ เช่่น โรคหััวใจ โรคกระเพาะอาหาร เป็็นต้้น

ทางพระพุุทธศาสนาถืือว่่ากิิเลสที่่�เป็็นต้้นเหตุุทำให้้เกิิดโรคทางใจนั้้�น สาเหตุุหลัักที่่�

เป็็นรากเหง้้าของกิิเลส ทั้้�งหลายคืือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ทำให้้เกิิดโรคทางใจที่่�เกิิด

ขึ้้�นจากกิิเลสตัณัหาต่า่ง ๆ  เพราะความโลภ อยากได้้อยากมีี อยากเป็็น เกินิกว่า่เหตุ ุเกิดิเป็น็ทุกุข์์

เมื่่�อทุุกข์์มากเข้้าย่่อมทำให้้เสีียสุุขภาพจิิต ส่่งผลกระทบต่่อจิิตใจ ทำให้้ได้้รัับทุุกข์์ทรมาน ไม่่มีี

ความสุุขสำราญ เป็็นต้้น (สมเด็็จพระมหาวีีระวงศ์์ (พิิมพ์์ ธมฺฺมธโร), ม.ป.ป.: 127-135)



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256750

ตามหลัักพระพุุทธศาสนา ความเครีียดเป็็นทุุกข์์ชนิิดหนึ่่�งของบุุคคล ที่่�เกิิดขึ้้�น

เนื่่�องจากกิเิลส 3 กอง คืือ ความโลภ ความโกรธ และความ หลง ซึ่่�งความทุกุข์ท์ั้้�งหมดที่่�พระพุทุธ

องค์์ทรงตรััสไว้้มีี 11 อย่่าง แบ่่งออกได้้เป็็น 2 ประเภทใหญ่่ คืือ สภาวทุุกข์์กัับ ปกิิณกทุุกข์์  

(กิิดานัันท์์ ชำนาญเวช, 2550: 65)

ประเภทของความเครีียดมีี 2 ประเภท

1. ความเครีียดเฉีียบพลััน (acute stress) เป็็นความเครีียดที่่�เกิิดขึ้้�นทัันที่่�ที่่�เกิิด

ความไม่่สมดุุล หรืือถููกกดดัันจากสภาพแวดล้้อม สถานการณ์์เร่่งด่่วน ทำให้้ร่่างกายและจิิตใจ

แสดงปฏิิกิิริิยาตอบโต้้ โดยกระตุ้้�นระบบประสาทและมีีการหลั่่�งฮอร์์โมน ทำให้้ใจสั่่�น มืือสั่่�น ตััว

เย็น็ เหง่ื่�อออกตามมืือตามเท้้า ปวดเกร็็ง อ่อ่นเพลีียนอนไม่่หลัับ ประจำเดืือนมาไม่่ปกติิ เป็็นต้น 

ทำให้้เกิิดความหวั่่�นไหวทางอารมณ์์ ซึ่่�งเมื่่�อความเครีียดหายไปร่่างกายจะกลัับเข้้าสู่่�ภาวะปกติิ

2. ความเครีียดเรื้้�อรััง (chronic stress) เป็็นความเครีียดที่่�ถููกสะสมเป็็นเวลานาน

โดยไม่่มีีการผ่อนคลายอย่่างสมดุุล หรืือไม่่สามารถจััดการให้้หมดไปได้้ จึึงก่่อนให้้เกิิดสภาวะ

ความเหน่ื่�อยล้้าทางจิิตใจ อาการแสดงออกคืือ ความเครีียดผสมกัับความกัังวลและอารมณ์์

เศร้้า รู้้�สึึกน้้อยใจและไร้้ค่่า ความสนใจต่่อสิ่่�งต่่างๆ ลดน้้อยลง สมาธิิในการทำงานลดลง ความ

สามารถในการจดจำน้้อยลง และนอนไม่่หลัับ เป็็นต้้น อาการแสดงทางกาย ได้้แก่่ ปวดศีีรษะ 

ปวดหลััง ปวดท้้อง โรคหััวใจ หลอดเลืือดอุุดตััน เป็็นแผลในกระเพาะอาหาร โรคหอบหืืด โรค

ภููมิิแพ้้ต่่างๆ เป็็นต้้น

ระดัับความเครีียด ความเครีียดแบ่่งเป็็น 3 ระตัับ

1. ความเครีียดระดัับต่่ำ จะทำให้ม้นุุษย์ส์ามารถทำสิ่่�งที่่�ยากเกินิกว่า่กำลังัสติปิัญัญา

และความสามารถในเวลาปกติิจะทำได้้ จะทำงานได้้ในระดัับที่่�ยากขึ้้�น และสร้างความสุุขใจให้้

กัับมนุุษย์์ได้้

2 ความเครีียดระดัับปานกลาง เป็็นพััฒนาการด้้านลบจากการสะสมความเครีียด

ในระดัับต่่ำหลายต่่อหลายครั้้�งในช่่วงเวลาหนึ่่�ง ความเครีียดส่่วนใหญ่่เกิิดจากจิิตใจเป็็นหลััก 

ซึ่่�งความเครีียดระดัับน้ี้�มีีความเสี่่�ยงอย่่างมากหากสะสมไว้้นานเกิินไป อาจนำไปสู่่�การกระทำ

แบบย้้ำคิิดย้้ำทำเกิินกว่่าคนปกติิทั่่�วๆไป ตามมาด้้วยโรคนอนไม่่หลัับหรืือติิดสิ่่�งเสพติิด เพราะ

หาทางออกที่่�ดีีไม่่ได้้

3. ความเครีียดในระดับัรุนุแรง เป็น็อาการเรื้้�อรังัมายาวนาน เช่น่ เกิดิจากความไม่ล่ง

รอยกันัของครอบครัวั การตกงาน หรืือปัญัหารายได้ ้เป็น็ต้น้ ซึ่่�งอาจทำให้เ้กิดิพฤติกิรรมก้า้วร้า้ว

รุุนแรง ถึึงขั้้�นเป็็นโรคซึึมเศร้้าวิิกลจริิต ไม่่ยอมรัับรู้้�ความเป็็นจริิงที่่�เกิิดขึ้้�น สร้้างโลกจิินตนาการ

ของตััวเองขึ้้�นมาและไม่่สามารถควบคุุมสติิและร่่างกายของตนเองได้้ในที่่�สุุด



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 51

อาการหรืือพฤติกิรรมที่่�แสดงออกเม่ื่�อเกิิดความเครีียด ความเครีียดเป็็นภาวะกดดันั

เป็็นความรู้้�สึกภายในที่่�เป็็นนามธรรม แต่่เมื่่�อบุุคคลรู้้�สึึกเครีียด จะมีีปฏิิกิิริิยาตอบสนองต่่อ

ความเครีียดเป็็นพฤติิกรรมให้้เห็็นได้้ 3 ทาง คืือ

1. ทางร่่างกาย ภาวะที่่�เครีียดเกิิดขึ้้�นจะกระตุ้้�นระบบประสาทอััตโนมััติิ ทำให้้เกิิด

อาการหน้้ามืืด เป็็นลม เจ็บ็หน้้าอก ความดัันโลหิิตสููง โรคหัวัใจ หลอดเลืือดอุุดตันั โรคอ้ว้น แผล

ในกระเพาะอาหาร เมื่่�อบุคุคลตกอยู่่�ในความเครีียดเป็น็เวลานานๆ จะทำให้สุ้ขุภาพร่างกายเลว

ลง เนื่่�องจากเกิิดความไม่่สมดุุลของระบบฮอร์์โมน ซึ่่�งเป็็นชีีวเคมีีที่่�สำคััญต่่อมนุุษย์์ เพราะทำ

หน้้าที่่�ช่่วยควบคุุมการทำงานของระบบต่่างๆ ภายในร่่างกาย ขณะเกิิดความเครีียดจะทำให้้

ต่่อมใต้้ถููกกระตุ้้�น ทำให้้ต่่อมหมวกไตหลั่่�งฮอร์์โมนคอร์์ติิซอล (cortisol) เพิ่่�มขึ้้�น จะทำให้้เกิิด

อาการทางกายหลายอย่่างแตกต่่างกัันไปในแต่่ละบุุคคล ตั้้�งแต่่ปวดศีีรษะ ปวดหลััง อ่่อนเพลีีย 

หากบุุคคลนั้้�นต้องเผชิิญกัับความเครีียดที่่�รุนุแรงมากๆ อาจส่งผลให้้บุคุคลเสีียชีีวิตได้้ เน่ื่�องจาก

ระบบการทำงานที่่�ล้ม้เหลวของร่า่งกาย เช่น่ คนที่่�มีีโรคเบาหวานเป็น็โรคประจำตัวัอยู่่�แล้้ว หาก

เกิดิความเครีียดอย่า่งรุนุแรง ฮอร์โ์มนคอร์ต์ิซิอลจะไปกระตุ้้�นระดับัน้้ำตาลในเลืือดให้สูู้งขึ้้�นหรืือ

ลดต่่ำลงอย่า่งผิดิปกติ ิและทำให้เ้กิดิอาการช็อ็กได้ ้หรืือในบางรายที่่�ระบบภููมิคิุ้้�มกันัของร่า่งกาย

ทำงานได้้ไม่่เต็็มที่่�ส่่งผลให้้เกิิดเป็็นอาการของโรคหอบหืืด โรคภููมิิแพ้้ต่่างๆ โรคผิิวหนััง อาจมีี

อาการผมร่่วงและมีีอััตราเสี่่�ยงต่่อการเกิิดโรคมะเร็็งได้้ง่่ายกว่่าเมื่่�อเทีียบกัับคนปกติิ

2. ทางจิิตใจ จิติใจของบุุคคลที่่�เครีียดจะเต็็มไปด้้วยการหมกมุ่่�นครุ่่�นคิด ไม่่สนใจสิ่่�ง

รอบตััว ใจลอย ขาดสมาธิิ ความระมััดระวัังในการทำงานเสีียไปเป็็นเหตุุให้้เกิิดอุุบััติิเหตุุได้้ง่่าย 

จิิตใจขุ่่�นมัว โมโหโกรธง่่าย สููญเสีียความเชื่่�อมั่่�นในความสามารถที่่�จะจััดการกับชีีวิิตของตนเอง 

เศร้า้ซึมึ คับัข้อ้งใจ วิติกกังัวล ขาดความภููมิใจในตนเอง ในบางรายที่่�ตกอยู่่�ในภาวะเครีียดอย่่าง

ยาวนานมาก อาจก่่อให้้เกิิดอาการทางจิิต จนกลายเป็็นโรคจิิตโรคประสาทได้้ เนื่่�องจากการ

เผชิญิต่อ่ภาวะเครีียดเป็น็เวลานานฮอร์โ์มนคอร์ติ์ิซอลที่่�มีีปริมิาณเพิ่่�มขึ้้�น จะทำให้เ้ซลล์ป์ระสาท

ฝ่อ่และลดจำนวนลง โดยเฉพาะในสมองส่่วนที่่�เกี่่�ยวข้้องกัับความจำและสติปัญัญา ความเครีียด

จึงึทำให้้ความจำและสติปัญัญาลดลง และยัังมีีผลต่่อการทำงานของระบบสารสื่�อประสาทที่่�ทำ

หน้า้ที่่�เกี่่�ยวกับัอารมณ์แ์ละพฤติกิรรมโดยเฉพาะสารสื่่�อประสาท จึงึทำให้เ้กิดิอาการซึมึเศร้า้และ

วิิตกกัังวลกว่่าเวลาปกติิ

3. ด้้านพฤติิกรรม การเปลี่่�ยนแปลงทางร่่างกายดัังที่่�กล่่าวในข้้างต้้น ไม่่เพีียงแต่่จะ

ทำให้้ระบบการทำงานของร่่างกายผิิดเพี้้�ยนไป แต่่ยัังทำให้้พฤติิกรรมการแสดงออกของบุุคคล

เปลี่่�ยนแปลงด้ว้ย ยกตัวัอย่า่งเช่น่  บุคุคลที่่�เครีียดมากๆ บางรายจะมีีอาการเบ่ื่�ออาหาร หรืือบาง

รายอาจจะรู้้�สึกึว่า่ตัวัเองหิวิอยู่่�ตลอดเวลา และทำให้ม้ีีการบริิโภคอาหารมากกว่า่ปกติ ิมีีอาการ



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256752

นอนหลับัยากหรืือนอนไม่ห่ลับัหลายคืืนติดิต่อ่กันั ประสิิทธิภิาพในการทำงานน้อ้ยลง สมาธิสิั่่�น 

กระสัับกระส่่าย เริ่่�มปลีีกตััวออกจากสัังคม และเผชิิญกัับความเครีียดอย่่างโดดเดี่่�ยว บ่่อยครั้้�ง

บุุคคลจะมีีพฤติิกรรมการปรัับตััวต่่อความเครีียดในทางที่่�ผิิด  เช่่น  สููบบุุหรี่่�  ติิดเหล้้า  ติิดยา 

เล่่นการพนััน  เป็็นต้้น การเปลี่่�ยนแปลงของสารเคมีีบางอย่่างในสมองทำให้้บุุคคลมีีพฤติิกรรม

ก้้าวร้้าวมากขึ้้�น ความอดทนเริ่่�มต่่ำลง พร้้อมที่่�จะเป็็นศัตรููกัับผู้้�อื่่�นได้้ง่่าย อาจมีีการอาละวาด

ขว้า้งปาข้า้วของ ทำร้้ายผู้้�อื่่�น ทำร้้ายร่่างกายตนเอง หรืือหากบางรายที่่�เครีียดมากอาจเกิิดอาการ

หลงผิิดและตััดสิินใจแบบชั่่�ววููบนำไปสู่่�การฆ่่าตััวตายในที่่�สุุด

ดัังนั้้�น ผู้้�ที่่�เกิิดความเครีียดจึึงต้้องได้้รัับการรักษาอย่่างถููกต้้อง เพื่่�อการมีีชีีวิตที่่�ดีี

ขึ้้�นและเป็็นการป้้องกัันเหตุุร้้ายที่่�อาจเกิิดขึ้้�นจากความเครีียด โดยปกติิแล้้วผู้้�ที่่�มีีความเครีียด

มัักไปพบจิิตแพทย์์บางกลุ่่�มรัักษาด้้วยยา ด้้วยการทำกิิจกรรมเบี่่�ยงเบนความสนใจอื่่�น เพ่ื่�อลด

ความเครีียด สำหรัับทางพระพุุทธศาสนานั้้�นให้้ความสำคััญกัับการบริหิารจิต เพราะความเครีียด

เกิิดขึ้้�นที่่�จิิตและควรดัับที่่�จิิตนั้้�นเอง การบริิหารจิิตจึึงเป็็นวิิธีีการจััดการความเครีียดในทาง

พระพุุทธศาสนา

2. การบริิหารจิิตในพระพุุทธศาสนา

ในพระอภิิธรรมได้้กล่่าวว่่าอารมณ์์เป็็นธรรมที่่�ปััจจััยปรุุงแต่่งและถืือว่่าธรรมหรืือ

อารมณ์์นั้้�นเป็็นได้้ทั้้�งความดีี (กุุศล) ทั้้�งบาป ความชั่่�วร้้าย (อกุุศล) และความเป็็นกลางๆ ไม่่ดีีไม่่

ชั่่�ว ไม่่เป็น็กุศลหรืืออกุศุลใดๆ (อัพัยากฤต) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่่ม 34 ข้อ้ 1: 1) เป็น็อาการ

ที่่�จิติยึึดเหนี่่�ยวกับัสิ่่�งต่่างๆ ที่่�ผ่า่นเข้า้มาทางอายตนะภายในอันัได้แ้ก่่ ตา หูู จมููก สิ้้�น กายและใจ 

โดยมีีการกระทบ สััมผััสประจวบเข้้ากัับรููป เสีียง กลิ่่�น รส โผฎฐััพพะ และธรรมารมณ์์ซึ่่�งเรีียก

ว่า่อายตนะภายนอก เกิดิเป็น็เวทนา ความรู้้�สึกต่า่งๆ ขึ้้�นมา เช่น่ อยากได้ ้อยากมีี อยากเป็น็ ไม่่

อยากพบเจอ และไม่่อยากเป็็น เป็็นต้น (พระครููสิริิพัิัชรากร (พงศกร ลาคำ), 2556: 29) อารมณ์์

จึึงเป็็นสิ่่�งที่่�ถููกรู้้�หรืือถููกรัับรู้้� ได้้แก่่ อายตนะภายนอก 6 คืือ รููปารมณ์์ อารมณ์์ คืือ รููป, สััททา

รมณ์ ์อารมณ์ ์คืือ เสีียง, คันัธารมณ์ ์อารมณ์ ์คืือ กลิ่่�น, รสารมณ์ ์อารมณ์ ์คืือ รส, โผฎฐัพัพารมณ์์ 

อารมณ์์ คืือ การสััมผััสทางกายสิ่่�งที่่�ถููกต้้องกาย และธรรมารมณ์์ คืือ อารมณ์์ที่่�เกิิดขึ้้�นกับใจ สิ่่�ง

ที่่�ใจนึึกคิิด (พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2540: 411) กระบวนการทำงานของประสาทสััมผััส

ทั้้�ง 6 โดยสามารถแบ่ง่ออกเป็น็ 2 ขั้้�นตอน ดังันี้้� (พระครููสิริิพิัชัรากร (พงศกร ลาคำ), 2556: 59)

ขั้้�นตอนที่่� 1 ประสาททางกายไปกระทบหรืือสััมผััสกับวััตถุุภายนอก (อายตนะ

ภายนอก: อารมณ์์) ก่่อให้้เกิิดความรู้้�ขั้้�นต้้นเรีียกว่่าความรู้้�สึก กระบวนการขั้้�นนี้้� (เช่่น ตา+วััตถุุ 

= จัักขุุวิิญญาณ) รวมเรีียกว่่า ผััสสะ คืือ ความรู้้�สึึกกระทบหรืือความรู้้�สึึกสััมผััส



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 53

ขั้้�นตอนที่่� 2 คืือ ความรู้้�สึกึที่่�กระทบนั้้�นไหลไปสู่่�ประสาทใจ (มนอายตนะ) หรืือจิิตใจ

รัับรู้้�ผััสสะนั้้�น จึึงเกิิดเป็็นการรัับรู้้�ทางใจเรีียกว่่า มโนวิิญญาณ เป็็นความรู้้�ที่่�ชััดแจ้้ง

ดัังนั้้�น ความรู้้� (วิิญญาณ) ของมนุุษย์์จึึงเกิิดจากปััจจััย 2 ส่่วนกระทบกััน ทำให้้เกิิด

ผัสัสะ จากผััสสะจึงึก่อ่ให้เ้กิดิความรู้้�แบบเวทนา ความรู้้�แบบเจตนา (คิดิ) และความรู้้�แบบสัญัญา 

(จำ) ตามมา ฉะนั้้�น ผััสสะจึึงเป็็นฐานของความรู้้�ทุุกรููปแบบที่่�ทำให้้เกิิดอารมณ์์ต่่างๆ ทั้้�งดีีและ

ไม่่ดีี 

อารมณ์์ที่่�มากระทบดัังกล่่าวข้้างต้้นนั้้�นจำแนกเป็็น 2 ลัักษณะใหญ่่ๆ คืือ 

1) อิิฏฐารมณ์์ หมายถึึง อารมณ์์ที่่�น่่าปรารถนา ต้้องการอยากได้้ อยากมีี อยาก

พบเห็น็ ได้แ้ก่ ่กามคุณุ 5 คืือรููป เสีียง กลิ่่�น รส สัมัผัสัที่่�ดีี ชวนให้รั้ัก ให้ช้อบใจ รวมทั้้�งโลกธรรม

ฝ่่ายดีี คืือ สุุข ลาภ ยศ สรรเสริิญด้้วย  

2) อนิิฎฐารมณ์์ หมายถึึง อารมณ์์ที่่�ไม่่น่่าปรารถนา ได้้แก่่ กามคุุณ 5 คืือรููป เสีียง 

กลิ่่�น รส สััมผััสที่่�ไม่่ดีี ไม่่ชวนให้้รัักให้้ชอบใจ และโลกธรรมในส่่วนที่่�ไม่่ดีี 4 คืือ เสื่่�อมลาภ เสื่่�อม

ยศ นิินทา ทุุกข์์ 

จะเห็็นได้้ว่่า อารมณ์์ที่่�เกิิดขึ้้�นในทัศนะของพระพุุทธศาสนานั้้�นก่่อให้้เกิิดความสุุข

และความทุุกข์ต์ามการรับรู้้�ของจิิต จิติที่่�ไม่่สามารถรู้�ทันัอารมณ์ย่์่อมแปรปรวน มีีสภาพเป็็นทุกข์์ 

ความทุุกข์์ที่่�เกิิดขึ้้�นนั้้�นทางพระพุุทธศาสนาจััดเป็็นโรคทางใจ (พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม 21 

ข้้อ 157: 237) การแก้้โรคทางใจนั้้�นย่อมมุ่่�งไปที่่�การบริิหารจิตใจอย่่างถููกต้้อง นั่่�นคืือการรับรู้้�

อารมณ์์นั่่�นเอง ดัังที่่�พระอรรถกถาจารย์์กล่่าวถึึงความสััมพัันธ์์ของจิิตกัับอารมณ์์และเครื่่�องมืือ

ในการบริิหารอารมณ์์ไว้้ว่่า “นรชน เมื่่�อจะฝึึกลููกโค พึึงผููกติิดไว้้ที่่�หลััก ฉัันใด ภิิกษุุในศาสนานี้้� 

พึึงเอาสติิผููกจิิตของตนไว้้ที่่�อารมณ์์ให้้มั่่�น ฉัันนั้้�น” 

พระพุุทธศาสนาได้้ให้ค้วามสำคััญกับัจิตินี้้�ว่่าเป็็นบ่อ่เกิิดของทุุกสิ่่�งทุกุอย่่าง ดังัพุทุธ

พจน์ว์่า่ “ธรรมทั้้�งหลายมีีใจเป็น็หัวัหน้า้ มีีใจประเสริิฐที่่�สุุด สำเร็จ็แล้ว้แต่ใ่จ ถ้า้บุคุคลมีีใจอันัโทษ

ประทุุษร้า้ยแล้้ว กล่่าวอยู่่�ก็ตาม ทำอยู่่�ก็ตาม ทุกุข์ย์่อ่มไปตามบุุคคลนั้้�น เพราะทุุจริิต 3 อย่่างนั้้�น 

เหมืือนล้อ้หมุนุไปตามรอยเท้า้โคผู้้�ลากเกวีียนไปอยู่่� ฉะนั้้�นฯ ธรรมทั้้�งหลาย มีีใจเป็น็หัวัหน้า้ มีีใจ

ประเสริฐิที่่�สุดุ สำเร็จ็ได้แ้ต่ใ่จ ถ้า้บุุคคลมีีใจผ่อ่งใสแล้ว้ พููดอยู่่�ก็ด็ีี ทำอยู่่�ก็ด็ีี ความสุุขย่อมไปตาม

บุุคคลนั้้�นเหมืือนเงาไปตามตััว ฉัันนั้้�น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่่ม 25 ข้้อ 11: 15) สุุข-ทุุกข์์ 

จึึงเป็็นเรื่่�องของจิิตใจหรืืออารมณ์์ การบริิหารอารมณ์์ตามแนวทางพระพุุทธศาสนาจึึงเป็็นการ

พััฒนาจิิตนั่่�นเอง

รููปแบบการพัฒนาจิิตในพระพุุทธศาสนาปรากฏอยู่่�ในคำสอนเรื่่�องสติปััฏฐานเป็็น

หลักัโดยเฉพาะในจิตตานุุปัสัสนาสติปัฏัฐาน ซ่ึ่�งมีีหลัักการว่า “มีีความเพีียร มีีสัมัปชััญญะ มีีสติ



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256754

พิิจารณาเห็็นจิตในจิตอยู่่� กำจััดอภิิชฌาและโทมนััสในโลกเสีียได้้” วิิธีีพัฒนาจิิตตามหลัักการนี้้� 

ได้้แก่่ การใช้้สติิกำหนดรู้้�อาการที่่�ปรากฏทางจิิต ถ้้าความคิิดเกิิดขึ้้�น พึึงพิิจารณาให้้ทัันว่่าความ

คิิดนั้้�นจะเป็็นไปในทางที่่�ดีีหรืือไม่่ดีี ให้้กำหนดสติรู้้�ว่ากำลัังคิิด ควรเตืือนจิตของตนว่า สิ่่�งที่่�ล่่วง

มาแล้้วอย่่าได้้เก็็บเอามาคิิด สิ่่�งที่่�ยัังมาไม่่ถึึงก็็อย่่าคิิด ให้้ใช้้สติิกำหนดอยู่่�กับปััจจุุบัันให้้ดีีที่่�สุุด 

โดยพิจิารณาเห็น็ในจิติเนืืองๆ การปฏิบิัตัิใินข้อ้นี้้�ก็เ็พื่่�อจะกำจัดัความเห็น็ว่า่ เป็น็ของเที่่�ยง หรืือ

บรรเทาความเที่่�ยงที่่�จะเข้า้ไปยึดึไปถืือความเที่่�ยงนั้้�น ไม่ว่่า่จะเป็น็ความเปลี่่�ยนแปลงอันัใดที่่�เกิดิ

ขึ้้�นในชีีวิตก็็ตาม ผู้้�ปฏิบัิัติจิะได้้มองเห็็นความเปลี่่�ยนแปลงนั้้�น โดยไม่่รู้้�สึกึเสีียใจอะไร จะอย่่างไร

ก็็ได้้ เพราะพิิจารณาแล้้วว่่าในชีีวิิตของคนเราย่่อมมีีความเปลี่่�ยนแปลง แล้้วก็็มองดููด้้วยสติิว่่า

มันัเป็็นอย่่างนี้้� การกำหนดตันัจิติเป็น็การกำหนดรู้้�นามที่่�เป็น็ใหญ่ใ่นกองสังัขาร ซึ่่�งทำหน้า้ที่่�สั่่�ง

การควบคุุมพฤติิกรรมทั้้�งหมดของรููป (พระครููใบฎีีกาหััสดีี กิิตฺฺติินนฺฺโท, 2560: 208-220) การ

กำหนดรู้้�ด้้วยสติสััมปชััญญะและปััญญาในลัักษณะนี้้� เป็็นการพััฒนาจิิตอย่่างสมบููรณ์์แบบตาม

หลัักพระพุุทธศาสนา

3. การจััดการความเครีียดตามหลัักพุุทธธรรม

การจััดการความเครีียดตามหลัักพุุทธธรรม ควรเป็็นการประยุุกต์์ใช้้หลัักจิิตตา

นุุปััสสนาสติปััฏฐานมาใช้้ในชีีวิตประจำวััน ให้้ครอบคลุุมหลัักการพัฒนาตนเองทั้้�ง 4 ด้้าน 

คืือหลัักภาวนา อัันเป็็นหลัักของการพััฒนาแบบองค์์รวม มีีองค์์ประกอบ 4 ประการ ดัังนี้้�  

(พระธรรมปิิฎก (ป.อ.ปยุุตฺฺโต), 2544: 151)

1. กายภาวนา (Physical development) คืือ การเจริิญกาย พััฒนากาย 

การฝึึกอบรม ให้้รู้้ �จัักติิดต่่อเกี่่�ยวกัับสิ่่�งทั้้�งหลายภายนอกทางอิินทรีีย์์ทั้้�งห้้าด้้วยดีี และ

ปฏิิบััติิต่่อสิ่่�งเหล่่านั้้�นในทางที่่� เป็็นคุุณ มิิให้้ เกิิดโทษให้้กุุศลธรรมงอกงาม ให้้อกุุศล

ธรรมเส่ื่�อมสููญ อัันเป็็นการพััฒนาตนไปสู่่� กระบวนการทางความสััมพัันธ์์กัับสิ่่�งแวดล้้อม

ทางกายภาพที่่�อยู่่�ร อบตััว คืือ ความสััมพัันธ์์กัับวััตถุุและธรรมชาติิที่่�ไมใช่่มนุุษย์์ รู้้ �จััก

ใช้้อิินทรีีย์์คืือ ตา หูู จมููก ลิ้้�น กาย ใจ อย่่างมีีสติิ มีีปััญญา บริิโภคปััจจััย 4 และสิ่่�งของ

เครื่่�องใช้้ตลอดจนเทคโนโลยีีให้้ได้้ผลตรงเต็็มคุุณค่่า รู้้ �จัักควบคุุมตนเองให้้มีีความพอ

ประมาณไม่่ฟุ่่� มเฟืือย เมื่่�อประสบกัับอารมณ์์ต่่างๆ คืือ รููป เสีียง กลิ่่�น รส สััมผััส อารมณ์์

ที่่�ใจรัับรู้้ � ไม่่ถููกครอบงำ ทั้้�งโดยอารมณ์์ที่่�พึึงพอใจและอารมณ์์ที่่�ไม่่พึึงพอใจ กายภาวนา

จึึงเป็็นการบริิหารปััจจััยภายนอกที่่�จะมากระทบหรืือสััมผััสกัับอายตนะภายในที่่�เป็็นเหตุุ

แห่่งสภาวะอารมณ์์

2. ศีีลภาวนา (Moral development) คืือ การเจริิญศีีล พััฒนาความ

ประพฤติิ การฝึึกอบรมศีีล ให้้ตั้้�งอยู่่� ในระเบีียบวิินััยไม่่เบีียดเบีียนหรืือก่่อความเดืือดร้้อน



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 55

เสีียหาย อยู่่�ร่ ่วมกัันกัับผู้้ �อื่่�นได้้ด้้วยดีีเกื้้�อกููลแก่่กััน เป็็นการพัฒนาความสััมพัันธ์์กัับเพื่่�อน

มนุุษย์์ให้้สามารถอยู่่�ร่ ่วมกัันได้้ด้้วยดีี สร้้างความเป็็นกััลยาณมิตร ช่่วยเหลืือเกื้้�อกููลกััน 

ไม่่เกิิดความครั่่�นคร้้าม หวาดหวั่่�นภััยอัันจะเกิิดจากเพ่ื่�อนมนุุษย์์ด้้วยกัันเอง

3. จิิตตภาวนา (Emotional development) คืือ การเจริิญจิิต พััฒนาจิิต 

การฝึึกอบรมจิิตใจ ให้้เข้้มแข็็งมั่่�นคงเจริิญงอกงามด้้วยคุุณธรรมทั้้�งหลาย เช่่น มีีการ

เมตตา มีีฉัันทะ ขยัันหมั่่�นเพีียร อดทน มีีสมาธิิและสดชื่่�นเบิิกบาน เป็็นสุุขผ่่องใส เป็็นต้้น 

เมื่่�อจิิตพััฒนาอย่่างเต็็มที่่�จะทำให้้เกิิดเป็็นสมาธิิ และพััฒนาเป็็นปััญญา อุุปมาเหมืือนน้้ำ

ใสที่่�ตะกอนนอนกัันย่่อมแสดงสิ่่�งต่่างๆ ที่่�อยู่่� ในน้้ำได้้ ปััญญาที่่�เกิิดขึ้้�นจากสติินี้้�จะพััฒนา

มากขึ้้�น จนกระทั่่�งเห็็นความเกิิดดัับของสภาวธรรมเบาหนัักได้้ ดัังพุุทธดำรััสว่่า “พวก

เธอจงพึึงเจริิญสมาธิิ ภิิกษุุผู้้ �มีีจิิตตั้้�งมั่่�นย่่อมรู้้ �แจ้้งตามความเป็็นจริิง เธอย่่อมรู้้ �แจ้้งอะไร

ตามความเป็็นจริิง เธอย่่อมรู้้ �แจ้้งความเกิิดขึ้้�น และดัับไปของรููป ความเกิิดขึ้้�นและดัับ

ไปของเวทนา ความเกิิดขึ้้�นและดัับไปของสััญญา ความเกิิดและดัับไปของวิิญญาณ” 

(พระไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม 17 ข้้อ 5: 12) จะเห็็นได้้ว่่า สมาธิิจะทำให้้มีีคุณภาพจิตดีี 

สมรรถภาพจิิตดีี และสุุขภาพจิิตดีี มีีความผ่่องใส ร่่าเริิง เบิิกบาน ไม่่หวั่่�นไหววอกแวก 

ดัังพุุทธพจน์์ว่่า “ธรรมชาติิเครื่่�องปรุุงแต่่งย่่อมไม่่มีีแก่่ผู้้ �มีีจิตไม่่หวั่่�นไหว ผู้้ �รู้�แจ้้ง” (พระ

ไตรปิิฎกภาษาไทย เล่่ม 25 ข้้อ 422: 519) จิิตที่่�พััฒนาจนสมบููรณ์์น้ี้�จะเหมาะแก่่การ

เจริิญปััญญาต่่อไป

4. ปััญญาภาวนา (Wisdom development) คืือ การเจริิญปััญญา พััฒนา

ปััญญา การฝึึกอบรมปััญญา ให้้รู้้ �เข้้าใจสิ่่�งทั้้�งหลายตามความเป็็นจริิง รู้้ �เท่่าทัันเห็็นแจ้้ง

โลกและชีีวิิตตามสภาวะ สามารถทำให้้เป็็นอิิสระทำตนให้้บริิสุุทธิ์์�จากกิิเลสและปลอด

พ้้นจากความทุุกข์์ แก้้ไขปััญหาที่่�เกิิดขึ้้�นได้้ด้้วยปััญญา ความหมายการพัฒนาทรััพยากร

มนุุษย์์ตามแนวพระพุุทธศาสนานั้้�นต้้องพััฒนาร่่วมกัันหลายอย่่างเช่่น การพัฒนากายการ

พััฒนาจิิต การพัฒนาปััญญา เข้้าด้้วยกัันจึงจะเป็็นการพัฒนาที่่�ยั่่�งยืืน โดยไม่่เน้้นอย่่างใด

อย่่างหนึ่่�ง ปััญญาภาวนาเป็็นการเสริิมสร้้างความรู้้ � ความคิิด

เมื่่�อจะประมวลสรุปลงในการจััดการความเครีียดตามหลัักพุุทธธรรม สามารถ

ประมวลเอาจิิตตภาวนาเป็็นแกนหลัักแล้้วบููรณาการกัับกายภาวนา ศีีลภาวนา และ

ปััญญาภาวนา เพื่่�อความสมบููรณ์์และยั่่�งยืืน ดัังนี้้�



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256756

ภาพที่่� 1 หลัักภาวนา 4

การฝึึกจิิตตภาวนาเพื่่�อคลายความเครีียดนั้้�น ควรฝึึกลมหายใจอย่่างฉลาด ฝึึกหััด

การกำหนดลมหายใจเข้้า หายใจออก อยู่่�กัับตััวเองตลอดเวลา ไม่่ปล่่อยลมหายใจทิ้้�งไปอย่่างไร้้

ค่่า ไม่่ให้้จิิตตกอยู่่�ในมุุมอัับ มีีวิิธีีปฏิิบััติิอย่่างง่่ายดัังนี้้�

ให้้ผู้้�ฝึึกนั่่�งในท่่าที่่�สบาย โดยอาจนั่่�งขััดสมาธิิหรืือนั่่�งพัับเพีียบก็็ได้้แล้้วแต่่ถนััด จาก

นั้้�นจึึงกำหนดลมหายใจเข้้า-ออก โดยสัังเกตลมที่่�มากระทบปลายจมููกหรืือริิมฝีีปากบน ให้้รู้้�ว่่า

ขณะนั้้�นลมหายใจเข้้าหรืือออก ซึ่่�งการฝึึกจะมีีขั้้�นตอน ดัังนี้้�

ขั้้�นที่่� 1 เริ่่�มนัับลมหายใจเข้้า-ออก ดัังนี้้�

1. หายใจเข้้านัับ 1 หายใจออกนัับ 1 นัับเช่่นนี้้�ไปเรื่่�อยๆ จนถึึง 5

2. เริ่่�มนัับใหม่่จาก 1 จนถึึง 6

3. เริ่่�มนัับใหม่่จาก 1 จนถึึง 7

4. เริ่่�มนัับใหม่่จาก 1 จนถึึง 8

5. เริ่่�มนัับใหม่่จาก 1 จนถึึง 9

6. เริ่่�มนัับใหม่่จาก 1 จนถึึง 10 เมื่่�อนัับครบ 10 จะถืือเป็็น 1 รอบ

7. ย้้อนกลัับมาเริ่่�มนัับ 1 ถึึง 5 ใหม่่ (ขึ้้�นรอบใหม่่)

ในการฝึึกครั้้�งแรกๆ อาจยัังไม่่มีีสมาธิิพอ ทำให้้นัับเลขผิิดพลาดหรืือบางทีีอาจลืืม

นัับ เลขเป็็นบางช่่วงถืือเป็็นเรื่่�องปกติิ ให้้พยายามตั้้�งสติใหม่่ เม่ื่�อมีีความคิิดอ่ื่�นแทรกเข้้ามาก็็ให้้

รัับรู้้� แล้้วปล่่อยให้้ผ่่านไป ไม่่เก็็บมาคิิดต่่อ ในที่่�สุุดก็็จะสามารถนัับเลขได้้อย่่างต่่อเนื่่�องและไม่่

ผิิดพลาด เพราะมีีสมาธิิดีีขึ้้�น



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 57

ขั้้�นที่่� 2 เมื่่�อจิิตใจสงบมากขึ้้�น ให้้เริ่่�มนัับเลขแบบเร็็วขึ้้�นไปอีีก คืือ

1. หายใจเข้้านัับ 1 หายใจออกนัับ 2 หายใจเข้้านัับ 3 หายใจออกนัับ 4 

หายใจเข้้านัับ 5

2. เริ่่�มนัับใหม่่จาก 1-6, 1-7, 1-8, 1-9, และ ตามลำดัับ นัับเป็็น 1 รอบ

3. ขึ้้�นรอบใหม่่ หายใจเข้้านัับ 1 หายใจออกนัับ 2 นัับไปเรื่่�อยๆ จนถึึง 5

ขั้้�นที่่� 3 เม่ื่�อนัับลมหายใจเข้้า-ออกได้้เร็็วและไม่่ผิิดพลาด แสดงว่่าจิิตใจสงบ

แล้้ว ในขั้้�นน้ี้�ให้้ใช้้สติิรัับรู้้ �ลมหายใจเข้้า-ออก เพีียงอย่่างเดีียว ไม่่ต้้องนัับเลขอีีก และไม่่

คิิดเรื่่�องใดๆ ทั้้�งสิ้้�น มีีแต่่ความสงบเท่่านั้้�น

การฝึกึสมาธิิหรืือการแก้้ปััญหาด้้วยการฝึกึจิิตนี้้�เป็็นการแก้้ปัญัหาความเครีียดเบื้้�อง

ต้น้เพื่่�อให้้เกิดิปัญัญา เพราะสมาธิเิป็น็ฐานให้เ้กิดิปัญัญา และปัญัญาจะสามารถช่ว่ยแก้ไ้ขปัญัหา

ต่า่งๆ ที่่�เกิดิขึ้้�นซึ่่�งเป็น็สาเหตุขุองความเครีียดนั้้�นได้ ้การฝึกึจิติเป็น็การต้า้นทานกับัความเครีียด 

ส่ว่นการแก้้ไขความเครีียดนั้้�นต้องใช้ปั้ัญญาพิิจารณาตามหลัักอริยิสััจ และดำเนิินการแก้้ไขอย่่าง

ถููกต้้องต่่อไป อย่่างไรก็็ตามการฝึึกที่่�จิิตนี้้�จะทำให้้ผู้้�ที่่�มีีความเครีียดมีีพลัังใจในการแก้้ไขปััญหา

อย่่างถููกต้้องและเหมาะสม

องค์์ความรู้้�ที่่�ได้้รัับจากการศึึกษา
ความเครีียดเกิิดขึ้้�นทั้้�งจากปััจจััยภายในและปััจจััยภายนอก แต่่เมื่่�อเกิิด

ความเครีียดขึ้้�นแล้้วย่่อมส่่งผลกระทบในทางลบอย่่างหลีีกเลี่่�ยงไม่่ได้้ ผลกระทบเหล่่า

นั้้�นส่่งผลทั้้�งทางด้้านร่่างกาย อารมณ์์ และพฤติิกรรม ในทางพระพุุทธศาสนาถืือว่่า 

ความเครีียดนั้้�นไม่่ว่่าจะเป็็นปััจจััยภายนอกหรืือปััจจััยภายในล้้วนแต่่เกิิดจาก “จิิต” 

เท่่านั้้�น เพราะพระพุุทธศาสนาถืือว่่า สิ่่�งที่่�ตััดสิินสุขหรืือทุุกข์์ของมนุุษย์์นั้้�น คืือ จิิต หาก

บริิหารจิตให้้ดีี จิิตเข้้มแข็็งและมีีพลััง จะสามารถบริิหารจััดการความเครีียดได้้ อนึ่่�ง การ

บริิหารจิิตในพระพุุทธศาสนานั้้�นคืือการภาวนา หลัักภาวนามีี 4 ประการ คืือ กาย ศีีล จิิต 

และปััญญา อัันเป็็นการบริิหารจิตที่่�เริ่่�มต้้นจากการจััดระเบีียบร่่างกายและพฤติิกรรม ซึ่่�ง

เป็็นองค์์ประกอบภายนอก และการบริิหารจิตให้้เป็็นสมาธิิเพ่ื่�อให้้เกิิดปััญญารู้้�เท่่านั้้�น

อารมณ์์กระทบ อัันเป็็นองค์์ประกอบภายใน นั่่�นคืือ การบริิหารความเครีียดตามหลััก

พุุทธธรรมจะต้้องทำการบริิหารทั้้�งด้้านกายภาพและจิิตไปพร้้อมๆ กััน ซ่ึ่�งสามารถสรุป

เป็็นองค์์ความรู้้ �ได้้ ดัังนีี



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256758

ภาพที่่� 2 องค์์ความรู้้�ที่่�ได้้จากการศึึกษา

บทสรุุป
ความเครีียดเป็น็สภาวะทางจิติใจ สามารถเกิดิได้ก้ับัทุกุคนทุกุเพศทุกุวัยัและทุกุกลุ่่�ม 

อาชีีพโดยเฉพาะในสถานการณ์ปั์ัจจุบุันัทีีมีีความก้้าวหน้้าทางเทคโนโลยีีมีีการเปลี่่�ยนแปลง ทาง

ด้า้นสังัคมและเศรษฐกิิจอย่า่งรวดเร็ว็การดำรงชีีวิติในสังัคมที่่�ต้้องเร่ร่ีีบและมีีการแข่ง่ขันักันัอย่่าง

รุนุแรง ทำให้เ้กิดิปัญัหาและอุปุสรรคในการดำรงชีีวิติมากขึ้้�น ประกอบกับัการขาดการพักัผ่อ่น 

หย่อ่นใจ หรืือประกอบกิิจกรรมนัันทนาการต่างๆ ทำให้้ชีีวิติขาดความสมดุุลและเกิิดความเครีียด 

(Stress) ทางจิิตใจขึ้้�น ก่่อให้้เกิิดปััญหาต่่างๆ ตามมาอีีกมากมาย ทั้้�งทางด้้นร่างกาย จิิตใจ และ

พฤติกิรรม หลักัพุุทธธรรมเป็น็ยาอีีกขนานหนึ่่�งเรีียกว่า่ ธัมัโมสถ ที่่�สามารถรักัษาและเยีียวยาโรค

เครีียดนี้้�ได้้เป็็นอย่่างดีียิ่่�งเพราะมีีหลัักการพัฒนาจิิต ซ่ึ่�งเป็็นตัวที่่�รัับความเครีียดโดยตรง โดยการ

พััฒนาจิิตครบทั้้�ง 4 ด้้าน คืือ กายภาวนา ศีีลภาวนา จิิตตภาวนา และปััญญาภาวนา

ข้้อเสนอแนะ
1. ข้้อเสนอแนะจากการศึึกษา

โลกในปัจจุุบัันมีีการเปลี่่�ยนแปลงไปอย่่างรวดเร็็ว ในความเปลี่่�ยนแปลงนั้้�นทำให้้

ต้้องเกิิดการปรัับตััว และในการต้องปรัับตััวนั้้�นทำให้้เกิิดความเครีียดสะสมขึ้้�นได้้ บางครั้้�งเกิิด

ขึ้้�นได้้โดยไม่่รู้้�ตััว ประกอบกัับสถานการณ์์ปััจจุบััน ผู้้�คนจำเป็็นต้องดิ้้�นรนในการทำงานเอาตััว

รอด ภาวะเศรษฐกิิจ การทำมาหากิิน การใช้ช้ีีวิตล้้วนทำให้้เกิิดความเครีียดและผลกระทบตาม

มาอย่า่งหลีีกเลี่่�ยงไม่ไ่ด้ ้ดังันั้้�น ประชาชนควรได้ร้ับัการดููแลเอาใจใส่่ในด้า้นสุขุภาพจิติเป็น็อย่า่ง



Journal of Buddhism Science Vol. 3 No. 1 Junurary - June 2024 59

ดีี ซึ่่�งสามารถกระทำได้้ดัังนี้้�

1) หน่่วยงานทั้้�งภาครััฐ ภาคเอกชน องค์์กร ควรจััดให้้บุุคลากรได้้มีีกิิจกรรม

สัันทนาการหรืือการพััฒนาจิิตอย่่างน้้อยเดืือนละ 1 ครั้้�ง

2) ประชาชนควรได้้รัับการดููแลจากภาครััฐในการปรึึกษาปััญหาในช่่องทางที่่�

สะดวกและเป็็นความลัับเพื่่�อให้้ประชาชนกล้้าที่่�จะเปิิดเผยปััญหาของตนเอง

3) ศาสนสถานควรทำหน้้าที่่�พี่่�เลี้้�ยงให้้แก่่ประชาชนมากกว่่าเป็็นสถานที่่�บีีบคั้้�น

ประชาชน กล่่าวคืือ ควรเป็็นที่่�พึ่่�งให้้แก่่ประชาชนอย่่างแท้้จริิง  

2. ข้้อเสนอแนะสำหรัับการศึึกษาครั้้�งต่่อไป

1) กลุ่่�มผู้้�สููงอายุเุป็็นกลุ่่�มที่่�เผชิญิกับัการเปลี่่�ยนแปลงของโลกอย่า่งรวดเร็ว็ ทำให้เ้กิดิ

ปัญัหาในการปรับัตัวั จึงึควรศึกึษาการดููแลภาวะจิติใจของผู้้�สููงอายุแุละดำเนินิการอย่า่งรวดเร็ว็

2) ควรศึกษาการจััดทำหลัักสููตรพุทธธรรมสำหรัับการกำจััดความเครีียดเพื่่�อการ

เผยแผ่่ต่่อไป

บรรณานุุกรม
กิิดานัันท์์ ชำนาญเวช. (2550). “ความเครีียด : ทััศนะในแนวคิิดพุุทธจิิตวิิทยา”. ครุุ

จัันทรสาร. 10 (1): 65-69.

เจษฎา คููงามมาก. (2555). “ความเครีียดในการทำงานของอาจารย์์มหาวิิทยาลััยรััฐ”. 

วิิทยานิิพนธ์์วิิทยาศาสตรมหาบััณฑิิต. คณะสถิิติิประยุุกต์์: สถาบัันบััณฑิิต

พััฒนบริิหารศาสตร์์.

ชวิิศา แก้้วอนัันต์์ และคณะ. (2562). “ความเครีียดและการจััดการความเครีียดของ

นัักศึึกษามหาวิิทยาลััยอิิสเทิิร์์นเอเชีีย”. วารสารวิิชาการมหาวิิทยาลััยอิิส

เทิิร์์นเอเชีีย. 13 (2): 159-174.

ณรงค์์ ใจเที่่�ยง. (2559). “ปััจจััยที่่�มีีความสััมพัันธ์์กัับการจััดการความเครีียดของนัักศึึกษา

มหาวิิทยาลััยเกริิก”.วิิทยานิิพนธ์์สาธารณสุขศาสตรมหาบััณฑิิต . คณะ

ศิิลปศาสตร์์: มหาวิิทยาลััยเกริิก.

พระครููใบฎีีกาหััสดีี กิิตติินนฺฺโท. (2560). “การพัฒนาจิิตตามหลัักพระพุุทธศาสนา”. ใน 

สารนิิพนธ์์พุุทธศาสตรบััณฑิิต 2560. กรุุงเทพมหานคร: มหาวิิทยาลััยมหา

จุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระครููสิิริิพััชรากร (พงศกร ลาคำ). (2556). “การศึกษาเชิิงวิิเคราะห์์เรื่่�องอารมณ์์ในพระพุุทธ

ศาสนาเถรวาท”. วิิทยานิิพนธ์์พุุทธศาสตรมหาบััณฑิิต สาขาวิิชาพระพุุทธ



วารสารศาสตร์แห่งพุทธ ปีที่ 3 ฉบับที่ 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ. 256760

ศาสนา. บััณฑิิตวิิทยาลััย: มหาวิิทยาลััยมหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

พระธรรมปิิฎก (ป.อ. ปยุุตฺฺโต). (2540). พจนานุุกรมพุุทธศาสน์์ ฉบัับประมวลศััพท �. พิิมพ์์ครั้้�ง

ที่่� 8. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

 พระธรรมปิฎิก (ป.อ. ปยุตฺุโฺต). (2544). พุทุธรรม (ฉบัับเดิิม). พิมิพ์ค์รั้้�งที่่� 11. กรุงุเทพมหานคร: 

ดวงแก้้ว.

มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย. (2539). พระไตรปิิฎกภาษาไทย ฉบัับมหาจุุฬาลงกรณราช

วิิทยาลััย. กรุุงเทพมหานคร: โรงพิิมพ์์มหาจุุฬาลงกรณราชวิิทยาลััย.

สมเด็็จพระมหาวีีระวงศ์์ (พิิมพ์์ ธมฺฺมธโร). (ม.ป.ป.). อานุุภาพแหงกรรม. กรุุงเทพมหานคร: 

บัันลืือธรรม. 

สุุวณีีย์์ เกี่่�ยวกิ่่�งแก้้ว. (2527). แนวคิิดพื้้�นฐานการพยาบาลจิิตเวช. กรุุงเทพมหานคร: ปอง.

หงส์์ศิิริิ ภิิยโยดิิลกชััย และคณะ. (2558). “ความเครีียด และการแก้้ปััญหาความเครีียดของ

นัักศึึกษา สาขาวิิชาเทคโนโลยีีสารสนเทศทางธุุรกิิจ มหาวิิทยาลััยเทคโนโลยีี

ราชมงคลรััตนโกสิินทร์์ บพิิตรพิิมุุขจัักรวรรดิ”. รายงานการวิิจััย. มหาวิิทยาลััย

เทคโนโลยีีราชมงคลรััตนโกสิินทร์์.

Goodell et al. (1986). “F.B Historical Perspectives. Chapter 2”. in Occupational 

Stress. Health and Performance at Work. Massachusetts: PSG Inc.


